
 1

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 2

 
 
  
 

 حقوق الطبع محفوظة للناشر 
 فرع الدراسات وخدمة التراث 

 م  ٢٠٠٢ -هـ  ١٤٢٣الطبعة الأولى 
٧٠٠١٤ عدن - الجمهورية اليمنية. ب.ص

 



 3

 

 



 4

  
 
 

 



 5

 
 مقدمة

 

الحمد للّه وهو مستحق الحمد على مزيد الإفضال، وأصلي وأسلم على مفتـاح             
 أنا سيد ولد    ((: يد أهل الدنيا يوم الحشر، سيدنا محمد القائل       النصر وإكليل النصر وس   

، وعلى آله الأطهار الطيبين الأبرار، وعلى صحابته الأخيار والتـابعين           ))آدم ولا فخر    
 .لهم من مجموع الأمة عرباً وعجماً من سائر الأقطار

أربطة التربيـة   وبعد فإنّ مهمتنا التي اضطلع ا فرع الدراسات وخدمة التراث في            
الإسلامية ومراكزها التعليمية والمهنية مهمةٌ نابعةٌ من سلامة القصد، وحب علم الخير،            

لإثرائها بما يجب علينا نحوها ونحو      .. مرحلةِ الوحدة اليمنية  .. واقتناص المرحلةِ المباركة  
وطننا الميمون وشرائحه الاجتماعية ذات العلاقة المباشرة بشـرف الإيمـان الـيمني             

 .والحكمة اليمانية عبر تسلسلها التاريخي المعطاء

واليمن سخيةٌ معطاءةٌ على مدى تاريخها، وزاد سخاؤها وعطاؤهـا وارتباطُهـا            
الطوعي بالإسلام، وكانت أحد رواسخه وشوامخه، ولم تزل إن شاء اللّـه كـذلك،              

لتـهميش  برغم ما تعرضت له وتتعرض له من دسائس ومحاولاتٍ داخليةٍ وخارجيـةٍ             
أدوارها وتعميق متناقضات شرائحها الاجتماعية وضربِ بعضهم ببعض، وهذه سياسةٌ          
             صارت معلومةً من الواقع بالضرورة، ولا يختلف عليها اثنان، ولا ينكر وجودها إنس

 .ولا جانّ

وبدأ فرع الدراسات المشار إليه يضع قواعد وأسس خدماتِه المتواضعةِ في تحديـد             
ه العملية والبحثية، متفائلاً بتضافرِ الخيرين وحملةِ الأقـلام ومنسـوبي           خطوطِ مهماتِ 



 6

مرحلتنا المعاصرة، وأم سيبدؤون معنا إعادة ترتيب المعرفة الثقافية على أساس مـن             
وخاصـةً أن   . العدل والإنصاف، وحسن الأخذ والتناول عند المقاضاة والانتصـاف        

 لعبت دوراً خطيراً في الواقع المحلي وتفكيـك         معاولَ الهدم الاستعمارية وما تلاها قد     
 .))فرق تسد((أواصره وتشكيك عناصره، تحت مرسوم المشروع العالمي الناجح 

وحري بنا أن نلأَم هذا الجرح ونعيد هويتنا المفقودة من خلال مساهمتنا الكتابيـة              
، ونغلق ملفات العرضِ    والبحثية في مجالات ترشيد التراتب الاجتماعي وتعليل الظواهر       

          ة، ليحل محله دراساترِضالأنثُروبولوجي السلبي القائم على الدراسات الاستشراقية المغ
أنثروبولوجيةٌ مسلمةٌ تنطلق من واقع الأمة وصيانتها الإسلامية وتركيبها الاجتماعي،          

 .ومناصحتها لبعضها البعض

 الوصـولية   ((ة المعـاني الجديـدة      إن سياسة الإقصاء أو البتر والانتقائية هي قرين       
، التي دخلت حدود المعرفةِ الثقافية المعاصرة، وكلُّنا نعلم من أين جاءت            ))والانتهازية  

 .وما دورها في الواقع المهزوز

والهـدم  . وإذا كان الخير كلُّ الخير في البناء، فإن الشر كـلَّ الشـر في الهـدم               
ةً من الهدم الاقتصادي والسياسي، ولن يكـون ضـرره          الاجتماعي أشد ضرراً ونكاي   

 .مقصوراً على الشرائح المتناولة بالهدم، وإنما يتعدى ذلك إلى هدم الإسلام ذاته

إننا لا نشك أصلاً في تدين الدعاة التنويريين وعلاقتهم بالدين الإسلامي، وإنمـا             
 اليهودية ومؤسسـاا،     بالرؤية )) مرحلة ومعرفة    ((نشك في أسلوب منهجيتهم المتصلة      

ونشك أيضا في مادة أطروحام التعليلية والتحليلية الـتي يعـالجون ـا القضـايا               
 .ويفذلكون ا الواقع الإسلامي، وخاصة عن الصوفية والمذهبية وآل البيت

ونجزم بيقين أن الحماس التنويري الذي طرأ على القادة والمفكرين في مرحلة الغثاء             
ن أو يفرحون بقرار الخلافة لتنتقل من الأعاجم الأتراك إلى العرب           فجعل أولئك يضحو  



 7

 فأضاعوا بذلك الخلافة    ))الدولة العربية الكبرى  ((المسلمين تحت دعاية ما وعدوا به من        
كلها وقرار الإسلام، نجزم أنه هو أيضا نفسه قد جعل أتباع المدرسة قـديما وحـديثا                

يمة وأساليب العلم والمعرفة والفكر منها؛ كجزء       بتضافرهم المتنوع يحاربون المدرسة القد    
ار ثم لتقسيم واست  )) الكافر المدجج    ((لا يتجزأ من اللحمة الجديدة التي نسجتها سياسة         

 .تركة الرجل المريض

، ))ضد التتريك ((ولم يقف التنويريون في هذه المرحلة الشجاعة عند إعلان الحرب           
 لتكون نصير العـرب في قوميتـهم ضـد    ))يةالتحالف مع محافل ماسون((بل تعداه إلى    

وهـم مناصـرو    .. الأتراك في عنجهيتهم، وكون بعض علماء التنوير محفلاً ماسونياً        
 .التحول وقادة الفكر المضارع والمنافس لمدرسة التصوف وآل البيت

 بين المسلمين أو    )) عقيرة المهاترة    ((ولن نضيع الوقت والجهد كي نفتح من جديد         
وإنمـا نـود أن     .. القوميين ومن معهم من التنويريين ضد المراحل السابقة       بين العرب   

نؤكد عدم سلامة الدعوة التنويرية من الزحف الجاهل والحفز الماحـل نحـو جحـر               
الضب، وأن المعالجات والملاحظات التي تقيس ا الأمور حتى هذه اللحظة لا تخلو من              

 .خبط وخلط واستتباع للأعداء بعلم أو بغير علم

 لا يعتبر من وجهة نظرنا الآن       )) التصوف والصوفية    ((إن مسألة الهجوم الباتر على      
 )) السلفييين والحزبيين وتيارات التنوير      ((مؤثرا ولا مفيدا، ومثله هجوم المتصوفة على        

لا يعدو كونه دخانا وضبابا يعمي الرؤية لدى الجانبين ويفسح اال لآخـرين كـي             
 .جياليتربعوا على قلوب الأ

وإنما الذي نراه وندين اللّه به ونطرحه على كافة القوى الخيرة في العالم تحـت أي       
إِنَّ الدين عِند اللّه الإسلام وما اختلَف الَّذِين أُوتوا الكِتاب إِلاّ مِـن             ﴿مسمى أرادت   

مهينياً بغالعِلم ب ماءَهدِ ما جعب﴾. 



 8

ومن عرف الأهداف وسـلامتها     .. كفر هزيمة عالمية  وال.. والإسلام هدف عالمي  
والهـزائم  .. عرف كيف يصل إلى الإسلام، ومن أخطأ الهدف ساهم في تحقيق الهزائم           

وكلنا اليوم نخدم الإسلام مـن      .. هي حصيلة العمل في معسكرات الكفار والكافرين      
فر أهـداف   ر الكـا  ثمدون أهداف، ولهذا فنحن بالتالي نحقق الهزائم في أنفسنا، ويست         

 .الإسلام لمصالحه

إن الأساليب المتبعة من القمة إلى القاعدة في معالجة الأمور تحتاج إلى إعادة نظـر               
..  وعيِ الهزيمة وأسلوبِ الاستعداء والاسـتعلاء      ))الوعيِ الشائك ((وإلى تحرر من ربقة     

فية بعـد   وقد دخلت إلى عالمنا الفكري خلال المعركة المعر       .. فهذه فعلاً سياسة اليهود   
مرحلة الاستعمار، ومن داخلها تتشكل علاقتنا المعرفية والتحليلية، وبرهـان ذلـك            

رات المطابع والأقلام التنويرية وغير التنويرية ذات الصـبغة الإعلاميـة والجـدال             ثم
الكلامي، ويقودها جيل التخرج من مدرسة الاستعمار والاستهتار، الـذين رسمـوا            

ذا التحول على شكل عمليات لا يصل إلى كشف         مخطط الانحراف ووضعوا أسس ه    
حقائقها إلا المتأمل الحصيف، الذي يرتبط أساساً وقاعدةً بمدرسة الأسانيد والتلقـي            

 .ذات التفرد المطلق عن بقية مدارس الفكر والمعرفة في العالم

وإذا كان التأثير العالمي المنحرف شرقيا وغربيا قد طرأ على الاقتصاد وتـأثر بـه               
صاديون المعاصرون وطرأ على التربية والتعليم وتأثر به المربون والمعلمون وطـرأ            الاقت

على التاريخ ووقائعه وتأثر به المؤرخون وطرأ على السياسة وتأثر به السياسيون؛ فما             
بالنا لا ندرك ولا نحس أثر هيمنة الكافر ومدارسه في المسـألة الدينيـة وانطلاقـات                

ت في هذه الخطة من الصراع العالمي والمحلي بحماسها المطلق          المدرسة التنويرية التي برز   
تحت ظل المرحلة الاستعمارية وما تلاها من تأثر المتدين المعاصـر بـدعوة المدرسـة               

 .التنويرية التي برزت في هذا الخضم من الصراع العالمي والمحلي



 9

لكـن  إن مسألة الحق كمبدأ والباطل كانحراف مسألة لا يختلف عليها اثنـان؛ و            
المشكلة التي حلت بالأمة هي تحول العقول من مدلولات الحق وقواعـده والباطـل              

 والـزج  ))غير عادلة عند الانتصاف والمحاججـة     ((ومشاهده وشواهده، إلى استتباعات     
بالأدلة والبراهين في خندق غير إسلامي بقدر ما هو خندق إعلامي يـدمر الجميـع               

 .رثملمصلحة المستعدي المست

الضحايا من حملة الأقلام لا يريدون أن يفهموا ما حل بنا وم في مرحلة              وإخواننا  
الغثاء، ولربما فهموا من بعيد إذا قرؤوا لافتات وشعارات معلمي الاستعمار والاستهتار            

 .ار، وأدركوا كيف يجب أن نكون نحن المسلمين أمام هذا الطرح الكافرثموالاست

ا أن نطهر بعضنا البعض عن التـأثر بـه، أو            لأن رغبتن  )) الطرح الكافر    ((: وأقول
     الدخول في تنفيذ مشاريعه، مهما استلَحْثم واست ها العقولُ تر المريضة، وأمـا    ا الأنفس 

       الاسـتعلاء  (( إذا ما أبى التنويريون والصوفيون إلا ما هم فيه وعليـه مـن سياسـتي 
شف الزيف المـبطن، لا      فإنه قد أعذر من أنذر، ولابد من الإيضاح وك         ))والاستعداء  

حرصا على نصرة صوفي أو خشية من استعداء سلفي، وإنما ليفهم الكافر وحـده أن               
في هذه الأمة من يدرك مدى خطورة اللعبة العالمية التي جند فيهـا المسـلمون ضـد                 

 لوعي المسلم ومدركاتـه الفكريـة       )) مرحلة التفريغ المبرمج     ((بعضهم البعض خلال    
 .العالمية 

كر العالمي اليهودي يضارعه في هذه البسيطة الفكر العـالمي الإسـلامي،            إن الف 
لقد وجهنا اهتماما كبيرا للحط مـن       : والمفكرون العالميون لسياسة الانحراف يقولون    

كرامة رجال الدين من غير اليهود في أعين الناس، وبـذلك نجحنـا في الإسـاءة إلى                 
بروتوكولات ((. قبة كبيرة في طريقنا   رسالتهم والإضرار ا، وهي التي كانت تشكل ع       

  .))حكماء صهيون



 10

إن نفوذ رجال الدين يتضاءل على الناس يومـا بعـد يـوم بفعلنـا،               : ويقولون
وسنوضح للناس أن الحرية لا تدل إلا على التحلل والفساد أو على حق الناس في عمل                

  .)١(ما يعجبهم أو ما يسرهم

ن العالمية ولا يمتلكون قرارها اليوم، بقـدر        وأما المفكرون الإسلاميون فهم لا يمثلو     
وإذا . ما يمثلون أبواقاً إعلاميةً مرحليةً تتدرج تحت سياسة التجزئة وتنافح عن هزائمها           

فقد القرار من الأمة فلابد أن تعمل على هدم كياا بتفرقتـها، وباسـتتباعها لمكـر                
 .عدوها

ذه المقارنة التي تجمع أسلوبا     واختصارا للوقت والجهد نقدم للمستبصر منا جميعا ه       
وهي دليل أكيد على انحشار أقلام العديد مـن أتبـاع           .. واحدا وهدفا غائيا مشتركا   

 كما قد انحشر فيها من قبل كثير مـن ضـحايا   )) جحر الضب ((المدرسة التنويرية في  
  .غثائية المدرسة الصوفية والمذهبية

 ، وأما القسـم     ))ا الكتاب    القسم الأول من هذ    ((وستكون موضوع هذا القسم     
 .الثاني فسيصدر لاحقا إن شاء االله

وفي هذه المقارنة من هذا القسم يلاحظ الواعي كيف تركز المدرسة الاستشـراقية   
 بوسائل مختلفة ومتنوعة للوصـول إلى غايـة   )) على هدف واحد ((والمدرسة التنويرية   

 :ليةار اجتماعي موحد من خلال المقالات التاثممشتركة واست
 ترجمة عبداللّـه    ))الصراع السياسي والتراتب الاجتماعي بحضرموت      (( مقال   -١

 .)٢( ٢٧ ص))اليمن كما يراه الآخر((بوجرا ، من كتاب 

                                                 
 ))اليهود تاريخ فساد وانحـلال ودمـار      (( ، راجع كتاب     )) بروتوكولات حكماء صهيون     (() ١(

 . للدكتور توفيق الواعي٨٥ص
 : م، وكان هذا المقال مترجما عن١٩٦٧كتب هذا المقال عام ) ٢(



 11

 لألكسندر كيش ، من كتـاب    )) زيارة أضرحة الأولياء في حضرموت     (( مقال   -٢
  .)١( ٣٧ص))  اليمن كما يراه الآخر((

 . لحسن المعلم))القبوريين  الكشف المبين عن حقيقة (( -٣
 . لكرامة سليمان بامومن)) الفكر واتمع في حضرموت (( -٤
 

وقراءة في هذه النماذج ومادا العلمية وأساليبها الفكرية ووحـدا الموضـوعية            
 تفصح عن النوايا المبطنة لدى الفريق الإعلامـي         )) مرحلتنا المعاصرة    ((وأهدافها خلال   

 ..أو لم يعلم.. م كل فريق ما يعمل صاحبه  سواء عل- الواحد -
 وإن كان عن جهلٍ فربـك أعلـم        فإنْ كان عن علم فتلـك مصـيبةٌ       

 
 

     

                                             

                                                                                                                       
Bujra, A., 1967 “Political conflict and Stratification in Hadramaut,” 
Middle Easten Studies, vols 3,4 . 

 : م ، وهو مترجم عن ١٩٩٣كتب هذا المقال عام ) ١(
Kaynsh, Alexander. 1993. “The Cult of Saints in Hadramawt”, in R. B. 
Sergeant, R. L. Bidwell, G. Rex Smith (eds.) New Arabian Studies 1, 
University of Exeter Press. 

 فرع الدراسات وخدمة التراث
-ربѧѧѧѧѧاط التربيѧѧѧѧѧة الإسѧѧѧѧѧلامية 



 12



 13

 
 
 
 
 
 

 

 : لاحظات على مقالم
 لصراع السياسي ا(( 

))التراتب الاجتماعي في حضرموت و  



 14

 



 15

 
 

 
 

 مقدمة تتناول الأنثروبولوجيا بوجه عام

د أثرى المكتبة الإنسانية بلفيف     وبعد فالواقع المعاصر ق   .. الحمد للّه على كل حال    
من المعارف والفهوم في شتى الفنون، وتفرغ لهذا الفن خبراء متخصصون يرضـخون             
الدراسات للجانب العلمي، ويرسمون الطرح الواعي المؤثر على القـارئ، ويخـدمون            
بذلك سياسة الطرح التي يرغبوا ويودون ا تحول العقليات من شيء إلى شـيء، أو            

ا على أمر معينثبا. 

 لو تأملنا في حقيقة ما يكتب فيه وموضوع الكتابة وخاصة في الجوانب             -وعصرنا  
 ـ     نجده قد نحى إلى تسخير المعرفة       - )) منهج الأنثروبولوجيا    ((الاجتماعية أو ما سمي ب

 من خلال   )١())تدوين آليات العمل الميداني وكيفية بلورة الباحث لمعرفته عن الآخر            ((و
 ـ      الا  لخدمة  )) تكوين الحقيقة    ((هتمام بتبيان الشروط التاريخية والاجتماعية لما يسمى ب

 . سياسات محددة ؛ أكثر من كونه تسخيراً للخدمات الإنسانية

وربما خرج عن هذه القاعدة عدد يسير من الباحثين ممن سلمت أبحـاثهم عـن               
: فقـال   ))بورديو   ((هذا  وقد كتب حول    . الوقوع في تحريف الحقائق وسلامة التعليل       

                                                 
  .١١ المقدمة ص)) اليمن كما يراه الآخر (() ١(



 16

وقد يقع الأنثروبولوجي الباحث في هذا الخطأ نتيجةً لكونـه مراقبـاً مسـتثنى مـن        
  .)١( ))النشاطات الاجتماعية، وليس له مكان في النظام الذي يراقبه 

وأعتقد اعتقاداً جازماً أن الأنثروبولوجي الباحث في اتمعات لو أخطـأ نتيجـةً             
اتمع وتركيباته فهو معذور إلى حدٍ ما ؛ ولكن المشـكلة الـتي           لسوءِ فهمٍ عن ذلك     

تلزمنا الإفصاح أن البحث الذي نحن بصدده إكمالٌ خطير ومتابعةٌ مثيرةٌ لسلسلةٍ مـن          
             الدراسات العلمية ذات السياسة الموجهة لهدف محدد، قد يكون الهدف أحياناً تعميق

 لعيوبٍ اجتماعيةٍ تخدم سياسة الدارس أو       نوعٍ أو أنواع من الصراع الطبقي، أو كشفاً       
 .الجهة التي يعمل لها

ونحن هنا من منطلق دراستنا المحدودة للنصوص التي بين أيدينا لا نجد حاجة كبيرة              
على الوجه الذي يكتبه الباحثون المستشرقون عن        ))الأنثروبولوجية   ((لقضية المتابعات   

 )٢()) اليمن كما يراه الآخـر (( في كتاب   قضايانا الاجتماعية من وجهة نظرهم كما هو      
والذي نحن بصدد تناول بعض أبوابه ؛ بل حاجتنا إلى تلمس مواقع الضـعف عنـدنا            
كأمةٍ ذاتِ منهجٍ متـروكٍ عند غالب أهله، باعتبار أن فيه مواقع الطعن المقصود الذي              

 .لةيدخل منه العلماء الباحثون لهدم الكيان الإسلامي في اتمعات المتخاذ

إننا لا نرى في الرد أو التناول العكسي فائدةً ترجى من حيثياتٍ كـثيرة ؛ ولكنـا     
نرى أن المحافظةَ المنهجيةَ العلميةَ داخل الإطار الاجتماعي المسلم وتنـوير الأجيـال             

التي عانت كثيراً عبر مراحل الدفع السياسي والاستراتيجي الغـربي علـى            -المعاصرة  
 بما يكشف لها فـارق      -، والساحة العربية واليمنية خصوصاً      الساحة الإسلامية عموماً  

                                                 
، وقد صدر هذا الكتاب صدر مترجماً عن المعهد الأمريكي للدراسات اليمنيـة             ١١انظر ص ) ١(

 ))دراسات أنثروبولوجية مترجمة(( ، وهو كما وصفه عنوانه ))) ٢(سلسلة الدراسات المترجمة ((
 .عبدالكريم العوج: لوسين تامينيان، وساهم بالمراجعة : مراجعة وتحرير

 .ويوزع هذا الكتاب رغم تكلفته المادية مجاناً، وفي بعض المكتبات يباع بسعر زهيد) ٢(



 17

 إننا  -التي نتباين فيها نحن كمسلمين وأولئك ككفرة أو ملحدين          -المنطلقات الفكرية   
 .نرى أن المحافظة على المنهجية العلمية هذه هو الصحيح 

وأن مفهوم الدراسات العلمية عندنا لا يخـول للكـافر أن يرضـخ التركيبـاتِ               
جتماعيةَ للمنهجِ العلمي النظري والقواعد الفكرية الأنثروبولوجيـة علـى صـفة            الا

 أن يثري البحث العلمي النظري المتعلق بالعلوم        – بل كل الحق     –الإطلاق، وله الحق    
ره في واقع التجربة الإنسانية مـن       ثمالأخرى ذات الارتباط بالتطور العقلاني وما است      

 .اختراع واكتشاف وعلوم كونية 

وموقفنا كمسلمين من دراساته العلمية في هذا العلم المعقد يسير بفعاليةٍ وتجـاوبٍ             
ما دام في دائرة البحث العلمي الكوني، حتى إذا ما بلغ إلى مستوى العقائد فإننا عندها                

 لم يلتـزم بالمنـهج      -وللأسف-نخالفه الاستراتيجية المطروحة، ذاك لأن العقل الكافر        
نية وتطوير معارفها العلمية، بل سخر القواعد العلمية التي أبدعها          العلمي لخدمة الإنسا  

لحربٍ منظمةٍ ضد المعتقدات الغيبية وضد آثار الدعوات الدينية الخيرة في العالم؛ بعـد              
 عبر تاريخ التطور الإنساني للرسالات      )) مسيرته العقائدية    ((أن انحرفت من هذه الناحية      

 . السماوية 

المسألة عدداً من الباحثين باعتبارهـا مسـألةً هامـةً في قضـية             وقد شغلت هذه    
 . الدراسات المعاصرة 

 تعني إعـادة    - كما وضعها علماء الغرب      -ويبدو أن قواعد علم الأنثروبولوجيا      
. النظر في الدراسات الاجتماعية الإسلامية وطرح قاعدة علمية ذات أبعاد راسـخة             

الولايات المتحدة في مقالته    / آن آربر   / ميتشيجان   جامعة   ))لوسين تامينان ((كما يقول   
 لقـد  (( : ))اليمن كما يراه الآخر   (( من كتاب    ١٣ ص )) غياب الحوار  -الذات والآخر   ((

انينات عن علم اجتماع عربي لا يقوم على ترجمة المناهج البحثية           ثمكثُر الحديث في ال   



 18

من خصائص الثقافة العربيـة     والنظريات الغربية، بل على منهجية وأُطُر نظرية تنبعث         
إن هذا المشروع قد طرح تحدياً كبيراً علـى البـاحثين           . الإسلامية وتراثها الفكري    

العرب، يتمثَّل في استيعاب التراث وإعادة صياغته وتأويله حتى يمكنه من التعامل مـع              
الظواهر الجديدة، وإذا ما أعلن ابن خلدون الأب الروحي لعلم الاجتمـاع العـربي              

  أن تكون كتابات ابن بطوطة الجغرافي والرحالة العربي          ))١٩٨٩:٦٥٣ شامي   ((رح  تقت
الأساس لأنثروبولوجية عربية؛ إلا أا ترى أن هذا المشروع يتطلب الدخول في حوار             
مع الفكر العربي الاجتماعي الذي لا زالت الأنثروبولجيا صامتةً عنه ومـع الخطـاب              

  .)) العربي الغربي الأنثروبولوجي حول العالم

وهذا الطرح يؤيد ما قلناه وقاله العديد من الباحثين المسلمين الحريصين على تنقية             
مـع أن مقولـة    . العلوم الاجتماعية الإسلامية من شوائب التركيبات الفكرية الغربية         

 تطرح القضية من ناحية أخرى، وكأنه يرى صعوبة تعامل علمـاء            ))لوسين تامينيان ((
مين مع تراثهم لما فيه من غيبيات ومفاهيم تختلف عن الجانب العلمـي             الاجتماع المسل 

 .العقلاني

 أو  )) بمـا وراء الطبيعـة       ((ولو وسعنا المشهد الذهني لما يسمى عنـد البـاحثين           
 لوجدنا أن هذا الأمر موجود في كافة الدعوات واتمعـات الإنسـانية         ))الميتافيزيقيا((

القاعدة الإنسانية إلا ماديو الفكر وعلماء المـدارس        ولم يشذ عن    . كمسألةٍ مسلم ا    
 .الإلحادية والعلمانية ومؤسسات فكرية معينة 

وكما استطاع العديد من علماء الاجتماع المنصفين التعامل مـع التـراث غـير              
الإسلامي على ما فيه من انحرافات عقائدية فإن الإسلام أكثـر اسـتقامة وجـدارة               

 .علمية القادرة على دحض كافة الشبهات العقلانية اردةباستيعاب المنهجية ال

 



 19

 الملاحظات على هذا المقال

 )) اليمن كمـا يـراه الآخـر         ((وافانا المعهد الأمريكي للدراسات اليمنية بكتاب       
مراجعة وتحرير  ) ٢ ()) سلسلة الدراسات المترجمة     ((كدراسة أنثروبولوجية مترجمة من     

 .راجعة عبدالكريم العوجلوسين تامينيان، ساهم بالم

 الصراع السياسي والتراتب الاجتمـاعي      ((ومن باكورة مقالاته مقالة تحمل عنوان       
، وقد لوحظ في هذه الدراسة بعض الأمور التي لابد مـن الملاحظـة              ))في حضرموت 

 كما تسمى   –عليها ليدرك القارئ أن التناول الاجتماعي أو الدراسة الأنثروبولوجية          
 .. أو هكذا نرى..  بعض الأحيان لخدمة القضايا المطروحة للمراحل قد ترضخ في–

 يحمل هدفاً يختلف عن المسألة التي تناولها        – من الناحية  الموضوعية      –فالعنوان ذاته   
: الموضوع عشية حدوث الصراع المفتعل بين العلويين والإرشاديين، فالعنوان يقـول            

سة يختلف عن مفهوم التناقضات الفكريـة       الصراع السياسي، والمعلوم أن مفهوم السيا     
 ليس سياسياً بمفهوم    -علويين وإرشاديين -الدينية، والصراع الذي أُقحم فيه الحضارمة       

 لكوـا راعيـة     -السياسيين ؛ إلا إذا كان البعد الأخير لهذا الصراع يقحم السياسة            
 . فهذا ليس ببعيد-الصراع 

فتعلة إلى اليوم الذي نبشت فيه القضية من        إننا نرى أن الخلاف الدائر منذ الأزمة الم       
جديد على الأوراق تحت المسميات العلمية هو خلاف عقائـدي فكـري تعمقـت              
مشكلته تعميقاً موجهاً لخدمة أهداف معينة، ولهذا أُعيد بعثها من جديد تحت مفهـوم   

راق الدراسات الاجتماعية بعد أن دخل الإسلام كله مجال الصراع وصار إحدى الأو           
 .المطروحة لزرع التناقضات بين الأمة كلها



 20

إن المدة التي تفصل بين نشوب المشكلة قُبيل الحرب العالمية الثانية وبـين مرحلـة               
ار العالمي لكافة الاستراتيجيات في العالم الإسلامي قـد أفـرزت في المحـيط              ثمالاست

شطت من الخريطـة    الحضرمي واليمني والعربي في العالم الإسلامي تحولاتٍ خطيرةً ك        
الفكرية قائمة المدرسة العلوية والعلويين الحضارمة ومعها كافـة الأجنحـة المذهبيـة             

 .والصوفية في الإسلام

ولم يعد من الوعي بمكان في هذه المرحلة الموصوفة بالصـحوة أن يعـاد صـياغة                
 سياسة  القضية العلوية الإرشادية من جديد ؛ إلا إذا كان الأمر فعلاً يؤدي إلى إنضاج             

محددة في الواقع المعاصر لزج العقل الإسلامي الغثائي مرة أخرى في معارك باردة تعمق              
 .العداء وتعيد الصراع المسيس

 وسـأبين   ((: والذي يجعلنا نرجح مسألة الافتعال الموجه لهذه المسألة قول الباحث           
حسب النسب الـذي   أن من أهم الأسباب الكامنة وراء هذا الصراع هو نظام المكانة            

يقوم عليه التراتب الاجتماعي في اتمع الحضرمي، والتنافس على السلطة مـا بـين              
  .))العلويين المحافظين والإرشاديين الإصلاحيين 

 لا ينحصر في العلـويين      – كما يتناوله البحث     –والكل يعلم أن مدلول المحافظة      
       أخلاقيةٌ قامت على قواعد دينيةٍ أدبيةٍ ذات أهداف تجمع بين       كسادة، وإنما هي مواقف 
 .العلوي وغير العلوي وتتدرج في كافة طبقات اتمع

كما أن مفهوم الإرشادي الإصلاحي لا ينحصر في غير العلوي، بل هي مدرسـة              
فكرية قامت على أساس النقض العلمي لمدرسة أخرى، ينطوي تحت رايتها لفيف من             

 .ير العلويينالناس على مختلف طبقام بما فيهم غ

 والتنـافس   ((: كما نرى في مقولة الباحث تجاوزاً للواقع من حيث الطرح القائل            
 من مبادئهم الثابتة عدم المنافسـة       - كمدرسةٍ لا كأفرادٍ     -، فالعلويون   ))على السلطة   



 21

والـدارس  . على الحكم، وشعارهم كسر السيف، والتعايش السلمي مع الخصـوم           
 أن يتعمق في جذور المبادئ لكل مدرسة حـتى يضـع            الأنثروبولوجي المنصف يجب  

 .البحث الملائم للواقع الاجتماعي ذاته

 

  )١( الإرشادي–الصراع العلوي 
وهـم  -نرى أن الطرح الأساسي في هذا الباب باطل من أساسه علمياً، فالعلويون            

ائلة، بل   أمام خصومهم ليسوا ع    -من ذرية الإمام علوي بن عبيداللّه ابن الإمام المهاجر        
مدرسة ؛ وكذلك الإرشاديون أمام خصومهم ليسوا حشداً لغير السادة، بل مدرسة ؛             
فأصل الدراسة الأنثروبولوجية هنا قائم على مبدأ التناقضات العرقيـة، والأصـل أن             
التناقض ليس عرقيا بل تناقض فكري ؛ وهذا ما تؤيده شواهد الأحـوال إلى اليـوم                

جاز وإندونيسيا علويون إرشاديون، وربما بلغوا مرتبـة        والليلة، ففي حضرموت والح   
القيادة في الصراع الفكري، وفي هذه المواطن أيضاً أفراد وجماعات غير علويين وهـم              

 .من كبار رجال مدرسة حضرموت الصوفية

إن مبدأ التناقضات العرقية الذي تعتمد عليه مثل هذه الدراسة لا يختلف كثيراً عن              
قي الذي عمقته المدرسة الإلحادية في اليمن وحضرموت، وجذَّرت         منهج الصراع الطب  

 .من خلاله كافة التركيبات المتوارثة في اتمع

 

                                                 
 .٢٨المصدر السابق ص) ١(



 22

 النظام التراتبي في المجتمع الحضرمي

 وكان الكثيرون يشعرون بالمرارة حيـال قاعـدة     (( : ٢٨جاء في نص الدراسة ص    
  .))راتبي في اتمع الحضرمي الزواج من مرتبة أعلى التي تشكل رمزاً للنظام الت

 م وما ترتب على     ١٩٠٥وأوردت الدراسة قصة شريفة تزوجت مسلماً هندياً عام         
. ذلك من صراع فكري وسياسي ودموي في الشرق الأقصى بإندونيسيا وسـنقفورة           

، وإنما هو أحد    )) العلوية والإرشادية    ((ونحن نرى أن مثل هذا ليس قضية النـزاع بين          
 التي تدخل منها عوامل الصراع إذا أُثير بين كافة طبقات اتمع سواء كان              المتناقضات

. من القبائل والعبيد والعمال، أو بين القبائل والمشايخ، أو هو بين الكـل والسـادة               
فالحياة الاجتماعية المتوارثة في اتمع الإسلامي كلها قائمة على مفهـوم الكفـاءة،             

اء الفقه الإسلامي وليس بين العلويين والإرشـاديين،        والكفاءة مسألة خلافية بين علم    
 م هي مسألةُ تعصبٍ مقيتٍ لا علاقة لها بالإنصاف والاتزان           ١٩٠٥وما جرى في عام     

الديني القائم على القواعد المرعية، بل كانت قائمة على التحـدي وإثـارة النعـرات     
 .فتعلوالعصبيات واستغلال النصوص من الجهتين لخدمة النـزاع الم

ومثل هذا يحسن الكتابةَ فيه علماءُ الإسلام المنصفين لا الباحثون الغربيون، وإذا ما             
نحن سلمنا للباحثين الأجانب إرضاخ مثل هذه القضايا للدراسة فإن الحق يلزم الجميع             

، ولـيس   )) موقعه وأصـحابه     ((صدق الموضوعية في نقل الصراع وأسبابه وحصره في         
 . العلويين ولا تأييداً للإرشاديين الإصلاحيينمنهجاً للاستدلال ضد

إن المدرسة الإرشادية في نجد والحجاز أصدرت قانوناً رسمياً يكرس مكانة الفتـاة             
السعودية في اتمع الإرشادي السعودي فوق غيرها من المسلمين ولو كـان سـيداً              

ولو كانـت   ) اطنةغير المو (من غير السعودية    ) المواطن(علوياً ؛ ويمنع زواج السعودي      
علوية ؛ ولم نجد في نصوص الإسلام كلها ما يخول لمسلم مثل هذا إذا نحن أردنـا أن                  



 23

ومع هذا أو ذاك فلا نرى في إبراز هـذه القضـايا نفعـاً              .. نبحث القضايا بإنصاف  
 .للإسلام ولا للمجتمع الغثائي المعاصر، ما عدا تعميق الصراع لخدمة السياسة المدمرة

 من خلال رسالة نقلها عن مجلـة        – ٢٩ الذي ورد ذكره ص    –اس  إن السيد العط  
 إن العطاس اعتبر الزواج من غير كـفءٍ للسـيدة           (( : -أي الباحث - وقوله   -المنار  

حراما، وأن رضا والدي الشريفة أو ولي أمرها لا يجعل من هذا الزواج حـلالاً، لأن                
 هذه المسألة ولو أن هذه ليست        نراه قد أفتى خطأً في     ))الإسلام نفسه يمنع زواجاً كهذا      
 .فتواه بل هو قول بعض أهل العلم

والمسألة من أساسها لا تحتاج كل هذا النـزاع إلا لأا اتخذت أسلوباً خارجاً عن              
 .. وقد ذهب أصحاا.. حدود الاتزان

والعلم فوق الجميع، وأقوال العلماء في هذه المسألة واضحة كل الوضوح، ومتى ما             
 حق الكفاءة صح النكاح، وما فوق ذلك عصبيةٌ ممقوتةٌ، ويعتـبر أصـل              أسقط الوليُّ 

 .)١(الفتوى تعبيراً خاصاً بصاحبها واجتهاداً له في هذه المسألة

 وقد هاجم رضا مقولة العطاس بأن السادة يملكون         (( : ٣٠ -٢٩أما قوله صفحة    
 .إلخ..))شرفاً فِطرياً

 عليه في السلالات والأنساب، وهذا قد       الشرف الفطري أمر صحيح لا غبار     : قلنا  
يتعدى الكائن الإنساني إلى الكائن الحيواني، ففي الخيول سلالات وأنساب، وهـذا لا        
يعني احتقار السلالات الأخرى، لأن الإسلام لا يحتقر أحداً، ولا فضل لعـربي علـى         

 .أعجمي ولا أبيض على أسود إلا بالتقوى

                                                 
 .)) الموجز اللطيف في الخلاف في كفاءة النسب الشريف((: وقد حررنا في ذلك رسالة سميناها )1(



 24

 شرف ديني واجتماعي مشروط، وما خرج       فهناك شرف فطري مشروط، وهناك    
عن الشروط فتعصب مقيت وتفاخر جاهلي، ومثل هذه الدراسات نمـوذج منـها،             
ومسألة الاعتماد على مقولة رضا لأنه غير علوي ومرجعيةٌ إسلاميةٌ خـارج الجاليـة              

 .الحضرمية ليس بحجة يعتمد عليها

  وـذا فـإن حـادث       (( : ٣٠ ص وأما مقولة البكري التي وردت في الدراسـة       
 م أثار جدلاً واسعاً حول نظام التراتب وانقسم الحضـارمة إلى معسـكرين              ١٩٠٥

  .))متضادين العلوي والإرشادي 

فالذي نراه أن وصف البكري أقرب إلى المنطق من وصف الدراسـة، حيـث إن               
 ـ )) مدرسـتين    (( لا   )) معسـكرين    ((الوصف هنا جعل المسألة محصـورة في         لا ، وك

 .المعسكرين قد حولاَ المسألة إلى تعصب خرج ما عن أدب الاتزان في الإسلام كله

وإضافة إلى ما قلنا فإن الانقسام المذكور مسألةٌ طبيعيةٌ نتجت عن فتنةٍ أُثيرت بـين          
طائفتين غذاهما التعصب والجدلية، والمعلوم في الشرق الأقصى أن مسـألة التفـاوت             

رقي لم يكن مبدؤه التراع العلوي الإرشادي بل بدأ باهتمـام           الاجتماعي والصراع الع  
الغربيين مثل سارجنت وانجرامس وغيرهما بدراسة أنساب السادة العلـويين وفـتح             

الشواهد الجلية في بيـانِ خلْـفِ       ((ثغرات معينة للطعن في النسب، وبين أيدينا كتاب         
وسةٌ عالمياً أكثر مـن كوـا        شاهد عدلٌ على أن القضيةَ مدر      )١())القاعدة الخلدونية 

 .مسألة اجتماعية في حضرموت

                                                 
 .للمؤرخ السيد عبداللّه بن حسن بلفقيه ، مطبوع) ١(



 25

 المعتقدات الأساسية لتعاليم السادة 

 هي السائدة   - أي السادة    - وكانت تأويلام    (( : ٣١جاء في الدراسة العلمية ص    
في هذين اتمعين، ولهذا اضطر الحضارمة من غير السادة إلى اللجوء إلى مرجعيـات              

  .)) المعتقدات الأساسية لتعاليم السادة خارجية ليتشككوا في

كان الحضارمة من السادة والمشايخ والقبائل وبقية الفئـات الاجتماعيـة           : قلت  
يتلقون في حضرموت منهجاً علمياً وتعليماً واحداً، ففي الاعتقاد منهج الإشاعرة وفي            
الفقه مذهب الشافعي وفي فروعه فروع ابن حجر والرملـي، ولـيس للسـادة أي               

 .تأويلات خاصة كما تزعم الدراسة العلمية 

وإذا كان القصد من هذه العبارة المغرِضة كغيرها تحويل مفهوم الكفاءة فإن لجـوء              
الإرشاديين إلى المرجعيات الدينية لم يكن للتشكيك في المعتقدات الأساسـية، وإنمـا             

ت، إذ  لمواجهة التعصب عند أصحاب الفتوى بما يلائمه من خارج مدرسة حضـرمو           
إن المعتقدات لا تنحصر في هذه القضايا وحدها، وأيضاً لم يأت أصحاب المرجعيـات        
بشيء خارج الإسلام، فهو اختلاف فقهي علمي ضمن مدرسة الإسلام، وهذا أمـر             

 .معهود من العلماء حول المسائل الخلافية

 

 سجن العقول وتسميم الأفكار 

 الإرشاديين أنه حتى ذلك الوقت قـام         عم الاعتقاد بين   ((: كتب مؤلف الدراسة    
 .))السادة بسجن عقولهم وتسميم أفكارهم وإفساد معتقدام وأجبروهم على عبادم

هذا القول لم ينحصر فيمن أسماهم بالإرشاديين، فهذا القول كان يقوله الشيوعيون            
 !أيضاً، ويقوله عدد من دعاة الصحوة اليوم، فيا سبحان اللّه 



 26

دت الألسنوعسى أن لا يكون الهدف واحداً أيضاً..  والقذف واحدتعد.. 

ونحن نرى أن الجدير بالدراسة الأنثروبولوجية من وجهة نظر الإسلام والمسـلمين            
عموماً أن العلويين والإرشاديين والمذهبيين والصوفيين وغيرهم من أهل الإسلام قـد            

بروا على عبادة العجل    سجنت عقولهم، وسممت أفكارهم، وأُفسدت معتقدام، وأُج      
المادي، وخدمته في سوق العرض والطلب، تحت التأثيرات الفكرية الماكرة، وبسـبب            
تعميق التناقضات الفكرية الدائرة، وتحويل القضايا الإسلامية إلى سياسـات إعلاميـة         

 .تعمق الحرب بين أهل الملة الواحدة

ن أبناء السـادة والمشـايخ      إننا نعلم أن الجهل قد يؤدي إلى الظلم، وهناك أفراد م          
والقبائل مارسوا أنماطاً من الظلم الاجتماعي ضد غيرهم ؛ ولكنا ندرك أسباب ذلك،             
فالسيد والشيخ والقبيلي عندما يمارس الظلم الاجتماعي متجرد عن منهج دينه الـذي             

 ـ               أثراً دعاه إليه نبيه صلى اللّه عليه وآله وسلم وألزمه به قرآنه وعقيدته، وربما كان مت
بأعراف قبيلة أو دراسات عصرية أو سياسات أجنبية غـزت المنطقـة في مراحلـها               

 .المتقلبة

والمخرج الصحيح من الأزمات الاجتماعية ليس إعادة الجراح وتعميقها بمثل هذه            
الدراسات الممنهجة، وإنما بالعلم الإسلامي الصحيح، وفتح أبواب الـدعوة إلى اللّـه             

السلوك الإسلامي، وهذا لا يملكه الباحثون، بل ربما حاربوه         وإرساء قواعد الأخلاق و   
 .ووقفوا ضد رجاله ودعاته، وهذا شأن الكثيرين منهم



 27

 تقبيل الأيادي وزيارة القبور 

 وقد ام الإرشاديون السادة باسـتخدامهم الإسـلام         (( : ٣٢جاء في الدراسة ص   
        تمع وتلقينهم الناس الخرافات،    للبقاء على عدم المساواة، والمحافظة على مكانتهم في ا

مثل تقبيل أيادي السادة، وزيارة قبور أوليائهم، وإصرارهم على قصر الألقاب عليهم،            
 . ))))  الظلام والجهل((وهكذا كان السادة بمثابة الرجعيين الذين أبقوا حضرموت في 

وهذه التهمة الباردة التي أكل الدهر عليها وشرب لم تصـبح مظهـراً للسـادة               
الرجعيين، بل أصبحت مظهراً طبيعياً عن الإصلاحيين الإرشاديين لدى التعامل مـع            

مثل تقبيل الأيـادي، وزيـارة      : أمرائهم وسادم الحكام والعلماء في عواصم الإرشاد      
وـذا يبطـل    . مآثر العظماء والفاتحين، وإطلاق ألقاب ومسميات مقصورة عليهم         

لوي أن المسألة شب فتنةٍ من خـلال تحجـيم          الإفك الموجه ليدرك الإرشادي قبل الع     
 .المتناقضات وليس دراسة اجتماعية هادفة 

مع العلم أن ورود التهمة التي وصفت السادة بمثابة الرجعيين الذين أبقـوا علـى               
 م خلال نشوب الفتنـة      ١٩٢٧ - ١٩١٤حضرموت في الظلام والجهل كانت عام       
 المراحل التي تلتها قد هيـأت للشـيوعيين         المفتعلة بين الإرشاديين والعلويين ؛ ولكن     

والعلمانيين وكذلك الإرشاديين حركة التغلغل السياسي والاجتماعي والاقتصادي في         
رة والنتيجة غير   ثم، فماذا كانت ال   )) ضد السادة ورجعيتهم المزعومة      ((حضرموت ذاا   

 الظلام والجهل مرة أخرى ؟

ئمة على العلم والإنصاف يجب أن تناقش       إن الدراسات الأنثروبولوجية العادلة القا    
أسباب فشل الحركات السياسية والاجتماعية علمانية وشـيوعية في بنـاء اتمـع             
الناهض، وتناقش فشل الإرشادية خلال كافة مراحلها المتطورة عـن إيجـاد المثـال              



 28

حيـاةً   سياسةً واقتصاداً إسـلامياً و     )) ضد الرجعية المتمثلة بالسادة      ((الإسلامي البديل   
 . اجتماعيةً متساويةً 

إن الحملة الإرشادية ضد القبور وتقبيل الأيادي لا ولم تصنع شيئاً جديداً في الواقع              
الإسلامي بقدر ما عمقت العداوة بين الشرائح الإسلامية وفتحت ثغرةً لغير المسلمين،            

التقـدم  روا الحياة المادية لمصالحهم الاستراتيجية، تحت شعارات التطـور و         ثمكي يست 
 بعلاقات أشد دماراً وفرقـةً      -كما سميت -والحضارة، واستبدلت العلاقات الرجعية     

وتمايزاً اجتماعياً، كما هو ملاحظ في قوانين الأحوال المدنية وأساليب قوانين العمـل             
 .المعاصرة

 

 أدبيات الإرشاديين 

ين النـاس    ركز الإرشاديون في أدبيام على المساواة ب       (( : ٣٢أوردت الدراسة ص  
 لمخاطبة أي إنسـان،     )) سيد   ((جميعاً دون اعتبار النسب، واستخدموا عن قصد لقب         

وكرسوا الزواج المختلط بين القبائل والمشايخ والمساكين، وعلمـوا هـذه الأفكـار             
  .))الجديدة في مدارسهم 

إن العلويين والإرشاديين وغيرهم مـن      : وتعليقنا الواعي على هذا التعليل المغرض       
رائح اتمع الإسلامي في حاجة ماسة لأدبيات الإسلام ذاته، ولا قيمـة لتعصـب              ش

 إذا كان الدارسون المستشرقون     -العلويين، ولا لتهم الإرشاديين، فواقع الإرشاد ذاته        
 فإننا نرى من خلال دراسة الإسلام ذاتته        -يرونه مثالاً سليماً ضد الرجعيات العائلية       

 جمة، والمدرسة العلوية شابتها عيوب جمةٌ خـلال المراحـل           أن الإرشاد يحمل عيوباً   
 .المتعاقبة، ولا حجة لأحد ضد الآخر



 29

فالعلويون المتعصبون ربما صدر منهم مخالفات تثير الفتنة بين الفئات الاجتماعيـة،            
رون كل شيء بدءاً بمخالفات السادة واية بالإسـلام         ثموالإرشاديون المتعصبون يست  

 .لا يستحق الخدمة في الواقع المعاصركله، لخدمة من 

والإرشاديون منذ نشوء مذهبهم كمدرسة وهم يعانون من قصور الـوعي لـدى             
أتباعهم، كما يعاني ذلك علماء الإسلام من عوامهم وأتباعهم في كل مذهب، ولهـذا             
فعلى المدى الذي انتشر فيه مذهب الإرشاد في نجد والحجاز وتفرق كبرنامج في بعض              

الم لا زالت أدبيام قاصرة أن ترقى إلى المستوى الإسـلامي البـديل عـن               بلاد الع 
 . كما عبر عنها الباحث))المعتقدات الأساسية لتعاليم السادة((

ومدرسة العلويين في حضرموت وخارجها ترضخ كغيرها من مدارس الإسلام إلى           
العلـوم  نصوص علمية ثابتة حول العديد من المسائل الخلافية، يعرف ذلك دارسـو             

 . الإسلامية 

ولم تكن المساواة في الإسلام مطلقة الجانب كما يفهمها الغـرب، والنسـب في              
الإسلام شرطٌ أساسي في التركيب الاجتماعي، خلافاً تمعات الغرب الـتي يرسـم             
الدارسون من خلالها قواعدهم النظرية، ولم يصدر العلويون تعميماً لأحد أن يحتكـر             

، وإنما كان ذلك من فعل بعض العلماء والحكام قديماً رغبـة في         ))د   السي ((عليهم لقب   
وهذا مـا   .  تبركاً بصلتهم لرسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم           )) آل البيت    ((معرفة  

 .لا يحسن فهمه غير المسلمين إذا فقهوا وزالت عنهم آثار العصبيات 

ايخ والمساكين كما أورد الباحث     وأما تكريس الإرشاديين للزواج بين القبائل والمش      
فحالات شاذةٌ جداً، حيث لا زالت الأعراف والتقاليد في كافة اتمعات الإسـلامية             
تنطلق من واقع الفوارق الاجتماعية التي ألفوها، ولربما أجمع الكثير من هؤلاء وهؤلاء             
على ضرورة زواج السيدة من غير السيد باعتبار كسر حـاجز الشـرف الفطـري،          



 30

لكنهم يجبنون كثيراً عندما يريدون تزويج الشيخ من القبيلي والقبيلي من العبد وهلم             و
جرا، ومن هنا نعود من جديد إلى سياسة الكفاءة المتعمقة في نفوس المسلمين عمومـاً               

 .دون استثناء، وأهل البيت جزء من هذه الشرائح

دارسها ؛ ولكن على    والمدرسة الإرشادية كما ذكر الباحث تدرس الأدبيات في م        
النمط المنهجي العربي كما هو اليوم في مدارس حضـرموت وإندونيسـيا، والـنمط             
الحكومي إنما يعمق هذه التناقضات لا يعالجها، وهذه البحـوث المسـماة بتسـمية              

 .الدراسات الأنثروبولوجية تعمق التناقضات وتنبشها ولا تعالجها 

لجة القضايا الاجتماعية المعقدة بين أفراد      ونحن من وجهة نظرنا العلمية نرى أن معا       
الشرائح الإسلامية ومدارسها لا تكون بالنبش للمتناقضات وتعميق صراعها وإذكـاء           
نارها، بل بنشر ثوابت الإسلام ذاته من خلال الدراسات العلمية العادلة وإعـادة دور         

 عن المسميات الإعلامية    الثقافة الإسلامية الراقية ذات النظرة الاجتماعية الرفيعة، بعيداً       
، أو مـا    )) بالمعتقدات الأساسية لتعاليم السـادة       ((القاصرة، سواء فيما سماها الباحث      

فهذه نظرة قاصرة عن منهجنا الإسـلامي       . أطلق عليها في المقابل أدبيات الإرشاديين       
الحق ؛ ولكنها ربما ناسبت سياسة العقول الراغبة في تعميق الصـراع، أو عقليـات               

 خلال مرحلـة السـلطة      ٣٣رة له، ويؤيد هذا ما ذكره الباحث ص       ثمساكر المست الع
القائمة على التجزئة والتناقض وتنفيذ بعض هذه البرامج تحت مظلة الاستشارة الغربية            

 نشر البكري رسالة كتبها سيد مرموق من حضرموت ذو تأثير علـى             ((: حيث قال   
سيا يحثهم فيها على عدم الالتحاق بالحركـة        الرجال المنتمين إلى قبائل يافع في إندوني      

الإرشادية، ورسالة أخرى كتبها سيد أيضاً مرسلة إلى حضرموت يطلب فيها الكاتب            
 .))من أهل بيته عدم الإصغاء لأكاذيب السادة، ويدافع بشدة عن قضية الإرشاديين

شيوعية، لو أخذنا هذه المعادلة، وقارناها بما كان عليه بعض السادة خلال مرحلة ال            
وكيف انسلخوا عن الإسلام كله وحاربوا من داخل أقبية مفاهيمهم المتناقضة مدرسةَ            



 31

أهلهم بحضرموت لعرفنا أن هذا لا يعتبر منهجاً علمياً ولا عقائدياً اجتماعياً، وإنما هو              
تعصب فردي أو تحزب فئوي لا يعطي أحداً حجةً على أحد، بقَدرِ ما يـدل علـى                 

 .مية الصحيحة لدى الجميعغياب الصيغة الإسلا
 

 جمعية الأخوة والتعاون بتريم 

تناولت الدراسة العلمية مسألة التعليم في حضرموت، فنقلـت عـن المستشـرق             
لقد عرفت معرفةً جيدةً عدداً من أعضاء جمعية الإخاء والتعـاون           : سارجنت ما مثاله    

ة وتـريم في  التي انتمى إليها عدد كبير من شباب السـادة في كـل مـن سـنغافور              
حضرموت، وتولد لدي انطباع بأم يتوقون حقاً لتحسين الأوضاع في حضـرموت؛     
ولكن أحد معارفي من المعارضين للسادة أكد لي أن هذه الجمعية وقَّعت اتفاقيةً سـريةً   
تحتوي على بندٍ يدعو إلى الاكتفاء بتعليم أولاد الضعفاء المساكين إلى مستوى معـين،              

  .)١(اهـ  . )) إلى الإبقاء على ما للسادة من هيمنة وبنود أخرى دف

وقد وجدنا في الاستدلال برأي سارجنت تأكيداً لدراستنا حـول تضـافر دراسـات              
الباحثين المستشرقين على قضية المتناقضات الاجتماعية بحضرموت باهتمام بـالغ وبـالتواء            

 الدراسـات المنسـوبة إلى      مقصود، إذ إن مما يؤسف له غاية الأسف تحريف الواقع وتحميل          
 .العلم سياسة التعميق لمفهوم الصراع الطبقي بين السادة وغير السادة كذباً وزوراً

فسواء كانت جمعية الإخاء والتعاون التي بذل زعماؤها الكثير من التنـازلات في             
سبيل النهوض بالدعوة الحديثة، ولم يفدهم ذلك أمام السياسة الغربيـة، أو كانـت              

لم وحلقاته ومدارسه بحضرموت القائمة على النمط التقليدي الأبوي فإـا           أربطة الع 
كلها ليست لديها كما نعلم أي بنود سرية تقضي بمنع تعليم غير السادة، أو أن تجعل                

                                                 
  .٣٣ ص)) اليمن كما يراه الآخر (() ١(



 32

 يمنعون من الاستمرار كما زعم سارجنت في        ثملأبناء المساكين والعوام مستوى معيناً      
  .عبارته المنسوبة لأحد معارضي السادة

إنه لا يوجد أحد معارض للسادة من داخـل مدرسـة           : ولا أفشي سراً إذا قلت    
الإسلام، وإنما معارضو الإسلام هم معارضو الأمة الإسلامية بكافة طبقاا ؛ لإيجـاد             

وما معارضة الإرشاديين على    . فرقة بين الفئات الاجتماعية المتعايشة في المحيط الواحد         
ثي الدراسات الأنثروبولوجية والمستشرقين على مثـل هـذه         النمط المعتنى به قِبل باح    

 الالتفات للجانب الآخر كمـا      ثمالصفة إلا وسيلةٌ لهدم أحد ركني الحياة الاجتماعية،         
 .هو ملاحظ في سياسة الاستشراق

وإذا افترضنا أن من الإرشاديين من يذهب مذهب المستشرقين وبـاحثيهم حـول         
له إلى ملفات وأوراق العلماء الذين درسـوا في جمعيـة         مسألة احتكار التعليم فإننا نحي    

الإخاء والتعاون وفي زوايا العلم وأربطته ليجد أن نسبة كبيرة من شـيوخ المراحـل               
السابقة فقهاء وأصوليين ومفتين وقضاة ودعاة كانوا من غير السادة، وكان تلقّـيهم             

 .للعلم في هذه المدارس الشعبية المشتركة

 أن ننظر في سياسـة الإرشـاد اليـوم في           -لا التشفي -لمعادلة   علينا من باب ا    ثم
عواصمه وهو يمنع العديد من أبناء المسلمين عن مواصلة الدراسة في الجامعات ليقتصر             
التعليم على فئة معينة تحمل الهوية الإقليمية تحت سمع وبصر الأنثروبوليجيا، وفي أوسع             

 ن في ذلك من حيثيات الرؤية العلمية ؟ مواقع حركتهم العلمية والنظرية، فماذا يقولو

ولا نعتقد إلا أن إرضاخ مثل هذه القضايا للدراسة ستخول العديد مـن علمـاء               
الاجتماع أن تنتقد اتمع الإرشادي وأدبيـات الإرشـاديين في الوقـت المناسـب              
وبأسلوب مناسب، وقد ظهر في الأفق نقد وتحليلٌ لكافة نماذج المدارس الإسلامية، بل             

 . وللإسلام ذاته، ولشخص الرسول صلى اللّه عليه وآله وسلم 



 33

والذي يجب فعله على المسلمين الارتفاع من حضيض الاستتباع والملاحقة لبرامج           
وإذا ما تنبه المسـلمون وخاصـة رجـال العلـم           . الفرقة إلى وحدة الإسلام العالمية      

وأخذوا يعيدون أسـلوب  والأبحاث والدراسات واستفادوا من المنهج العلمي المطروح   
-صياغة المعالجة للمتناقضات الفكرية بعيداً عن الغرضِية والمرضِية ؛ فسيكون بـذلك             

 تحولٌ واضح في العلاقات الاجتماعية والفكرية لصالح اجتماع المسـلمين           -ولا شك 
 .على قواسم الملة الحنيفية السمحة، ودحض سياسة التمزيق والتفريق المعلنة

 

 ء الاجتماعي الحضرمي البنا

 لقد كان هدف الإرشاديين المعلن إصلاح ما كانوا         (( : ٣٥ورد في نص المقالة ص    
يعتقدونه فاسداً في البناء الاجتماعي الحضرمي الذي حمله المهاجرون معهم إلى الشرق            
الأقصى، وبالمقابل فإن العلويين كانوا يقاتلون من أجل المحافظة على ما اعتقدوا أنـه              

  .)) المبادئ الخيرة والأساسية في اتمع الحضرمي يشكل

لقد كانت دعوة التحديث والتجديد هدفاً للعديد من المـثقفين والعلمـاء            : نقول
والمفكرين بحضرموت وخارجها ولم تكن خاصة بالإرشاديين، وخاض العديد من أهل           

 واجتماعيـة  البيت والمشايخ والقبائل وغيرهم من الشرائح الاجتماعية معارك فكريـة  
عديدة داعين إلى فكرة التطور والأخذ بما يفيد من أسباب الحضارة الحديثة، وإنما كان              
دور المشتغلين بأفكار الإرشاد إثارة الفتن من خلال بحث التناقضات المذهبية والفوارق            

، وفي نفس الوقت    ))السادة((الأسرية بين طبقات اتمع وتحويلها إلى مادة حرب ضد          
دد من السادة بالتصدي لهذه الحرب وإثارة الكوامن الخامدة تحـت شـعار             اشتغل ع 

ومـن  ﴿، وغاب عن الجميع في غمرة الانفعال باقي الآية          ﴾وجزاءُ سيئَةٍ سيئَةٌ مِثْلُها   ﴿
 .﴾عفا وأَصلَح فأَجره علَى اللّه



 34

داً وأموالاً  ولم يفلح الإرشاديون ولا الشيوعيون ولا العلمانيون الذين كرسوا جهو         
ودعايات كثيرة في إصلاح ما كانوا يعتقدونه فاسداً ؛ لأن المحرك والدافع للمعالجـة              

، ولا  ﴾ ومن يبتغِ غَير الإِسلامِ دِيناً فلَن يقْبلَ مِنه          ﴿خارج عن دائرة المعالجة الإسلامية      
 .زالت بصمات الإلحاد باديةً في جدار المرحلة إلى اليوم

 

 ة المنطقية بين الرأيين المعالج

 وقد أسس السادة معظم مراكز التعلـيم الرئيسـية في      (( : ٣٥جاء في الدراسة ص   
البلاد، وسيطروا عليها، وأنشؤوا طريقتهم الصوفية الخاصة م، وهي الطريقة العلوية،           
التي كانت بمثابة القوة الدافعة لدورهم التبشيري، وقد ظهر عدد من السادة الأتقيـاء              

ين اكتسبوا سمعتهم في مواقع عملوا فيها ودفنوا فيها بعد موم، حـتى صـارت               الذ
 مراكز لطقوس   -والتي تنتشر في أنحاء عديدة من البلاد      -قبورهم ذات القباب الكبيرة     

 .))فردية وجماعية متفاوتة الأهمية، وذه الطريقة نشر السادة سلطام الروحية

نسانية البحث عن الثغرات في اتمع، وها قد        إن الشغل الشاغل لدارسي العلوم الإ     
فعلوا، وربما أوغروا ضد السادة عقول وقلوب الكثير من البسطاء ؛ ولكنا إذا أردنا أن               
نكشف زيفهم وخداعهم نضع كلمة قصيرة لا تتجاوز السطور التي حللوا ا واقـع              

عية معظـم    وقد أسس الاستشراق والسياسة العلمانية والشيو      ((: حضرموت، فنقول   
مراكز التعليم الرئيسة في البلاد وسيطروا عليها، وأنشؤوا سياسام العلمانية المتدرجة،           
وهي السياسة التعليمية التي كانت بمثابة القوة الدافعة لدورهم التبشيري، وقد ظهـر             
عدد من السياسيين والمفكرين والخبراء الذين اكتسبوا سمعة في مواقع عملهم واشتهروا            

، وبمثل هذه السياسـة     )) مدرسة عالمية    (( وعالمياً حتى صارت سياستهم التوسعية       محلياً
 .))نشر الغربيون والشرقيون واليهود سلطتهم الاستعمارية في الأوطان المغلوبة



 35

 آلمة حق أُريدَ بها باطل 

 لم يكن السادة مبشرين فقط، ولكنهم لعبوا أيضاً         (( : ٣٦-٣٥جاء في الدراسة ص   
 في اتمع الحضرمي، ففي نظام حضرموت السياسي التقليـدي شـكل            دوراً سياسياً 

السادة عاملَ استقرار، فكانوا يتدخلون في الصراعات القبلية المزمنة يحلُّون التراعـات،         
ويوفرون أماكن حيادية، وطرقاً آمنةً للمسافرين في أراضي القبائل المتحاربة، وـذا            

اكن استراتيجية في طول الـبلاد وعرضـها،        أصبحوا حكاماً لقرى محددة تقع في أم      
 بالإضـافة إلى السـلطة      -وانطلاقاً من هذه القرى التي تسمى الحوطة تمكن السادة          

 من الحصول على ولاء القبائل المحيطة م، وهكذا امتلك السـادة سـلطة            -الروحية  
  .))سياسية قوية إضافة إلى سلطتهم الروحية 

 متأصـلاً في    -ولا زال -ادة في المنطقة كـان      هذا العرض الأخباري عن دور الس     
الواقع الاجتماعي لأسباب اجتماعية تستحق الدراسـة الأنثروبولوجيـة بإنصـاف،           

 لا يتعمقـون في الدراسـة إلى الجـذور          -في غالب الأحـوال   -فالباحثون الغربيون   
 ـ          ل الأساسية، وإنما يقفون عند التأثيرات السياسية والاجتماعية وينسجون حولها أحابي

 . الشكوك والأوهام 

والحقيقة تبين للدارس المسلم أن الإسلام قد هيأ في الحيـاة الاجتماعيـة الدينيـة               
للمسلمين عموماً حقوقاً متساوية يجب العمل عليها في الحياة، وأعطى علماء المسلمين            
ومشايخ السلوك وقادة اتمعات وأتباعهم موقعاً اجتماعيـاً يسـاعد علـى دئـة        

لطبيعية البشرية وإقامة التوازن الاجتماعي في العلاقات بما يتلاءم مع الحاجة           الأوضاع ا 
 . الإنسانية المسلمة وغير المسلمة 

وكما هو الحال في تأثير العائلة ذات الصفات والسمات الوراثيـة عنـد الغـرب             
 حسب العـادات    ((والشرق في توارث الحكم والسياسة والتأثير القبلي والاجتماعي         



 36

 فإن الإسلام قد منح المصطفى صلى اللّه عليه وآله وسلم صفاتٍ وسماتٍ             )١())ليد  والتقا
ولا زالت آثارها قائمةً في عـالم       . من النسب والخُلُق والحكمة يفتقر إليها كل الناس       

الأمة إلى اليوم، ومنها بعض المراتب الاجتماعية القائمة على شرف الإسـلام ذاتـه              
من هذا الشرف نالت العائلات المرتبطـة بالإسـلام         كدين، لا على شرف العائلة، و     

وخاصة من نسِب إلى نبي اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم نصيباً من الشرف والوجاهة،               
ونال هذه الوجاهة أيضاً شرائح اجتماعية أخرى مشروطة في الإسلام بخدمة الـدين             

 . ودعوته لا بتعظيم الذات ومصالحها

فيها أوضاع الدولة الإسلامية وساد العالم الإسـلامي        وفي المراحل التي اضطربت     
صراع الحكم وسياسة التجييش وفصل الدين عن الدولة بدأ الايـار الاجتمـاعي،             
واضطر العقلاء في الواقع المتمزق أن يلجؤوا إلى المعالجة المناسبة للواقـع والتركيـب              

 وجمـع الكلمـة،     الاجتماعي، فظهر العديد من آل البيت في بلدان شتى بالإصـلاح          
وخضع القبائل وحملة السلاح لجاههم الروحي المتعمق في النفوس المسلمة، وسـاعد            

 .هذا الأمر على إقامة التوازن في الحياة

أما في حضرموت فدور آل البيت بارز كل البروز لعمق التأثير الديني الإيمـاني في               
 ـ         برز مـن خـلال     نفوس الحضارمة بكافة شرائحهم، فكان حبهم للدين والإسلام ي

التزامهم آل البيت ولمشايخ العلم والدعوة، وكان آل البيت وغيرهم مـن المشـايخ              
وأصحاب الجاهات يساعدون الناس على وضع الأمان والاطمئنـان لتسـود الحيـاة          
الاجتماعية لمحات الدعوة الإسلامية الداعية إلى الأمن والتحابب، وليس لدى السـادة            

علمـائهم  ((وهـذا سـائر في      . لإقامة حكم شامل لأحد    )) كسر السيف    ((رغبة منذ   
                                                 

 نساء من عائلة معينة منذ قـرون        )) المملكة المتحدة    ((وإلا ما معنى أن تحكم بريطانيا       ) ١(
 !طويلة حتى يومنا هذا ونحن في القرن الحادي العشرين 

 .عقليات المستشرقين والباحثين وتأكل منه وتخدمهوهذا ينفيه الإسلام فقط وتؤيده 



 37

وقد يضطرون لإقامة المصالح الاجتماعية لغيرهم من النصـح أو          .  إلى اليوم    ))وقادم
التأثير على بعض القبائل والقرى بحكم الولاءات المتوارثة من امتداد النفـوذ وإقامـة              

داد لدى غيرهم لذلك، وإذا لم      الحوط الآمنة للغرض المشار إليه سلفاً إذا وجدوا الاستع        
يجدوا لدى غيرهم الرغبة في ذلك تركوا الاستعداد لدى غيرهم لذلك، وإذا لم يجـدوا      

 . لدى غيرهم الرغبة في ذلك تركوا الأمر لمن يشتهيه 

ولم يعرف اتمع الإسلامي سياسة العداء المبطن والمعلن ضد آل البيت لجـاههم             
 استطاع الكافر المستعمر أن ينفذ إلى الجسم الإسـلامي   وشرفهم المقرون بالدين إلا لما    

بعد سقوط دولة الخلافة في تركيا وظهور عصر الاستعمار، ورغم ما أدخله الأجـنبي              
من منافع اقتصادية وإدارية فقد أدخل مع ذلك فتنة ودماراً اجتماعياً خطيراً، ومازالت             

 .آثاره إلى اليوم



 38



 39

 

 

 

 

 قفات مع مقال و
 يارة أضرحة الأولياءز(( 

 ))في حضرموت



 40



 41

 
 

 
 

  
 عند المتابعة الاستقرائية للظواهر المعرفية والثقافية الدالـة علـى           يستفاد إلى حد ما   

 من خلال مراجعة بحوث ومتابعات علماء التاريخ والآثـار          ))مستوى ثقافة الشعوب  ((
 لآرائهـم وزنٌ في عـالم       ))علماءَ ومختصين ((والاجتماع، وهؤلاء قد صاروا في عصرنا       

 .المعرفة

 نصيب وافر من اهتمامـات أولي       )) لحضرموت   (( وبالنسبة لما نحن بصدده فقد كان     
 بمـا لا مزيـد      )) دراسة أوضاع حضرموت     ((الاختصاصات في كافة العلوم، مما أغنى       

 .عليه؛ سلباً وإيجاباً

 يحملون هدفاً معيناً وغايـاتٍ محـددةً        -في أغلب الأحوال  -والباحثون المختصون   
ن الباحث منهم راضخاً لرؤيةٍ فكريةٍ      تتشكّل ا مادة البحث ونتائج التقارير، وقد يكو       

أو سياسيةٍ محددةٍ، كل هذا يشكل مادة التحصيل العلمـي لمقتضـيات الدراسـات              
 .العلمية

وبطبيعة الواقع تكون الدراسة والبحث رسماً أو رصداً آلياً لظواهر المعلوم من حركة             
لاجتمـاعي  الأفراد أو سلوك الجماعات أو استقراء النصوص والنقوش أو السـلوك ا           

المشاهد، وكثيراً ما تستطيع العقول الباحثة تكريس هذه الاستقراءات لاسـتنتاجاتٍ           
 وفْق السياسةِ المرسومة للاستقراء،     ))الجهة المراد تناولها  ((النيلُ من   : معينةٍ يكون محصلها  



 42

جـه  رات أقلام المستشرقين ومن نهج منهجهم الاستقرائي المو       ثمويكون هذا غالبها في     
 : على محورين

 .تقرير حالة الجهل في الواقع وآثار انتشاره -١
 .بثّ روح العداوة وتكريس الفُرقة من خلال التناول الذكي -٢

وقد لُوحظ هذا الاتجاه في العديد من كتابات المؤرخين والباحثين، ومنها ما قد ورد              
  .)) اليمن كما يراه الآخر ((في تقارير كتاب 

 من جامعة إكسـتر ببريطانيـا       )) ألكسندر كينش    ((عبر عنها    كما   -فحضرموت
توفر للمهتمين بالدراسات الإسلامية مجموعةً متنوعةً من مواضيع البحث العلمـي،           ((

  .)))١(كلُّ واحدٍ فيها جدير عبر ذاته بالدراسة والتحليل 

ونعتقد من وجهة نظرنا ونحن نتطلع منذ الوهلـة الأولى إلى هـذه الاهتمامـات               
لاستشراقية بالبحث العلمي أا ربما قَربت أفهام الأجيال إلى هدفٍ علمي محددٍ وغايةٍ             ا

بحثيةٍ شريفة، ولكن سرعان ما يتبخر هذا الأملُ عندما يتتبع الملاحظُ اختيـار بعـض               
 )) اليمن كما يراه الآخر      ((المواضيع وأسلوب التحليل لموادها الاجتماعية، فهذا كتاب        

 لـيس   ((:  موضوعاً حساساً فيكتب عنه قائلاً     -والذي نحن بصدده  -باحث فيه   يختار ال 
من المبالغة القول بأن مجرد أن يجد الباحث نفسه في هذا الجزء من الجزيرة العربية فإن                

  .))انتباهه سيتركز مباشرة على ظاهرة تبجيل قبور الأولياء 

دسمةٌ للمدرسـة الاستشـراقية      قضيةٌ   )) ظاهرة تبجيل قبور الأولياء      ((ونحن نرى أن    
 ، )) الكفر والإسلام ((باعتبارها أساس المعركة بين 

وأن الكافر الغربي والشرقي إنما شغلته في دقائق تركيبات وعيِه المعاصر قدرةُ هؤلاء             
الصالحين في العصور الماضية على غزو العالم بالحكمة والموعظة الحسنة، حتى صـارت             

                                                 
 .٣٠٧ ص ))اليمن كما يراه الآخر  (() ١(



 43

بورهم صفةً متلاحمةً من المسلمين التقليديين الـذي تـربطهم          ظاهرةُ تبجيلِ مواقعِ ق   
 .أواصر المذهبيةِ وآلِ البيت والتصوفِ

ولهذا أفرزت هذه المراحل الجديدة تلاحم المدرسة الحديثة إلى جانب الاستشـراق            
 .والصليبية لحرب إبادةِ وطمسِ كلِّ المعالم والآثار المبينة ذكرى أو حوليات الصالحين

 أمر خطـير    )) والمدرسة التنويرية    - المدرسة الاستشراقية    ((فر المشترك بين    إن التضا 
للغاية في تقديرنا لمسيرة الفكر الإسلامي المعاصر، حيث تتحد أساليب طرحِ المدرستينِ            
عبارةً وحبكةً واستدلالاً وتخالف تماماً أسلوب وعبارة ورؤية المدرسة التقليدية بكافـة           

أ الانفصام في شخصياتِ المدرستين، وبـدأت قضـيةُ التـبرزخ      نماذجها، ومن هنا بد   
 .والالتصاق السلبي بمدارس الغثاء العالمي

 يلزم المتناوِلَ أن يسترضي الجميع من خـلال         )) البحث العلمي الحِيادي     ((إن مسألةَ   
الأمانة العلمية في النقل والتعليل، ويتجاوز أسلوب الافتعال والانفعـال المـؤدي إلى             

 .صادمٍ معينٍ بين مرحلتين أو جيلين أو رؤيتين داخل الحظيرة الإسلاميةت

فالحظيرة الإسلامية تتسع لأسلوب التحليل والتعليل والنقد الإيجابي، وتـرى أنـه            
 .ضروري لتقسيم المراحل والأفراد والتوجهات الفكرية

 تسـتغلّه   ))   فمادةُ صراعٍ دفينٍ   ((أما الاستعداء من جهة والاستعلاء من جهة أخرى         
النفوس المغرِضةُ باسم العلم للتشفي من الأطراف، أو ليكون طرفاً لتجديـد الـرؤى              

 .الجاهلية المقيتة

زيارة أضرحة الأولياء   ((نلاحظ مثلاً أسلوب تناول المؤلف المشار إليه لمقاله المسمى          
 ))  نفثات السموم  (( وكيف سيدخل إلى تحليل هذه الظاهرة من خلال          ))في حضرموت 

المؤدية إلى تشويه المدرسةِ التقليدية مدرسةِ آل البيت، وإعطاء المرحلة صِبغةَ الفوضـى             
 : الاجتماعي المتناهية، فيقول بادئ ذي بدء



 44

من بين الملامح المميزة لتاريخ حضرموت هي الفوضى القبلية، وما نتج عنها مـن              ((
  .))غياب الاستقرار السياسي 

 قضية تبجيـل قبـور      ((ح التاريخ الأساسية هي ما بين       وهذا يشير به إلى أن ملام     
، وكأما نتيجة غياب القرار السياسي، مع العلم أن كثيراً          ))الفوضى القبلية   + الأولياء  

، ولم  )) الاسـتقرار    ((من البلاد التي يحكمها قرار سياسي اقتصادي لا تتمتع بما سمـاه             
 قبور الأولياء، وإن انعـدمت هـذه        تتجاوز مشكلة الفوضى القبلية وعادات تبجيل     

لسببٍ أو آخر فلابد أن يكونَ في المقابل مشكلةُ تبجيلِ المالِ وأهله والبنوكِ ومواقـع               
 .الربا الحرام والفوضى الأخلاقية والاجتماعية والتسيب الوظيفي

  هي الربط بين مـا أسمـاه بالفوضـى          ((والحقيقة التي تحتاج إلى الإبراز والتحليل       
، والحالة العامة للمنطقة العربية والإسـلامية في        )) وعدم الاستقرار السياسي     -ة  القبلي

 .ظل الأوضاع المهترئة

فحضرموت جزءٌ من اليمن، واليمن جزء من دولة الخلافة، والاضطراب الذي هيأ            
الفوضى القبلية وأشعلهما كان شذوذ القاعدة، ومن أهم عواملـه ضـعف الدولـة              

، وأطماع دعاة   )) تركة الرجل المريض     ((ط الدول الأوروبية على     المركزية ذاا، وضغو  
التقدم والتحرر في الأوطان العربية، وبروز سياسة القوميات والعصـبيات، وحركـة            

 .اليهود العالمية ومؤسساا

 وماذا عسى أن تكون حضرموت في هذا الخضم الهادر من السلبيات؟ 

لعدن، وما نتج عنه من سياسات وتناقضـات   وأضف على ما ذُكر احتلالَ الإنجليز       
 التي حركت عواطف البداوة والحضـر، وسـهلت         )) فَرق تسد    ((لإنجاح استراتيجية   

بالمال والجاه عواملَ المنازعة والمقارعة في البعض، وعواملَ الاستجابةِ والذِّلَّـةِ للكـافر    



 45

اعٍ بقرارٍ سياسي استعماري    عند البعض الآخر، وتحولت الفوضى القبلية إلى أَتونِ صر        
 .ورعايةٍ سياسيةٍ عالميةٍ

 لقد أدى غيـاب   ((: كلُّ هذا وأمثاله أدى إلى بعد ذلك إلى ما وصفه الكاتب بقوله           
الحكومة المركزية إلى تمتع رجالُ القبائل المسلحة عملياً بسلطةٍ غيرِ محدودة واعتباطيـة             

سياسي والاقتصادي، الذي أعاق بدوره     في الغالب، ونتج عن هذا غياب الاستقرار ال       
تطور العلاقات التجارية بين أجزاء مختلفة من البلاد، وأعاق أيضاً نمو الإنتاج الزراعي             

 .)١( ))فيها 

 في المنطقة، ومجلبةً    )) معادلَ استقرارٍ    ((لقد حاول المؤلف أن يضع السياسة البريطانية        
المسلحون والمنتمون إلى وحداتٍ سلاليةٍ      ولقد تمكن القبائل     ((: للأمن فيها، حيث قال   

متعددةٍ السيطرة على إقليم حضرموت منذ أواخر العصور الوسطى وحتى الثلاثينـات            
 .)٢( ))في هذا القرن، عندما نجح البريطانيون في بسط نفوذهم على جميع أنحاء البلاد 

توسعيةً لا  ودخول بريطانيا إلى جنوب اليمن آنذاك كان في حد ذاته أطماعاً            : قلت
بناء للمنطقة وجلب استقرار ا، وما صنعته في المنطقة من معاهداتٍ وحمايةٍ إنما كان              
جزءاً من استراتيجية الاستعمار العالمي، وفصل المنطقة عن قرارها السياسـي العـالمي          

 .المتمثل بدولة الخلافة آنذاك، ولم يكن عاملاً مساعداً للاستقرار

 وفي ظل هذه الظـروف      ((:  التي عبر عنها المؤلف بقوله     ولهذا وذاك جاءت المرحلة   
اضطر اتمع الحضرمي لخلق المؤسسات القادرة على التعويض جزئياً على الأقل عـن        

                                                 
 .٣٠٨المصدر السابق ص ) ١(
 .المصدر السابق) ٢(



 46

غيابِ دولةٍ فعالةٍ ومستقرةٍ، حيث مالت هذه المؤسسات في حضرموت إلى التطـور             
 .)١())ى غِرار الحرم المكيعل) منطقة مقدسةٍ(وفقاً للنمط العربي المعروف والمتمثل في 

إن النمط الاجتماعي العربي الجاهلي يكاد أن ينعدم عن الواقع العربي الإسلامي بعد             
انتشار الإسلام، وحتى الحوط والمواقع الآمنة التي اختطها القبائل كما أسمـاهم لـيس             

الإسلامية على  تجسيداً للأنماط العربية الجاهلية بقدر ما هي إفراز طبيعي لتأثير الشريعة            
 .المواقع المتأثرة بالإسلام ودعوته الحقة إلى التكافل الاجتماعي والتعاون على فعل الخير

وهذا ما تؤكده الشروط والوثائق المقيدة والملزِمة للأفراد والقبائل في هذه الأنمـاط             
 .الاجتماعية

سـلامية  إن سياسة الاستعداء من مؤلفي هذه المقالات يلزمهم ربـط المنطقـة الإ            
 حجةً لهم في تصوير اتمع      )) الاستقرار السياسي    ((بالجاهلية العربية، وهم يجعلون من      

 .السليم والعكس بالعكس

والبحث العادل إنما يبرز تأثير الحياة الإسلامية على الواقع الاجتماعي وتأثر الغالبية            
قرار السياسي المركزي    تصبح كافةُ الإفرازات الاجتماعية عند غياب ال       ثمبمبادئه، ومن   

معالجاتٍ إسلاميةً محليةً لتفادي الفوضى القبلية والاجتماعية، نابعةً من أصالة المسـلم            
 .ومدركاته الفكرية في اتخاذ قرار الإصلاح الاجتماعي

إن تفسيرنا الواعي لمقتضيات التخلف الاجتماعي إبان مرحلة غياب الدولة المركزية           
 ليست كما عللّه المؤلـف      ))الحِمى التي برزت في هذه المرحلة     الحُوط و ((يبرز بيقين أن    

 الذي ضرب المؤلف به مـثلاً       ))الحرم المكي ذاته  ((؛ لأن   ))وفقاً للنمط العربي المعروف   ((
، ولم يأت كإفرازٍ عربي محلـي،       )) الملة الحنيفية    ((عربياً إنما جاء من واقع التدين القديم        

 ومحاولاتٍ اجتماعيـةً ذات صـبغةٍ   )) نقلةً إسلاميةً جديدةً   ((وإنما جاءت هذه الحوطة     
                                                 

 .المصدر السابق) ٣(



 47

المسـلم أخـو    ((روحيةٍ مرتبطة بالإسلام ومبادئه، وهو الداعي إلى التكافل والتراحم          
 مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسـد         ((،  )).. المسلم، لا يظلمه، ولا يخذله    

لا خـير في كَـثِيرٍ مِـن        ﴿،  )).. سدالواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الج        
 .﴾نجواهم إِلاّ من أَمر بصدقَةٍ أو معروفٍ أو إِصلاحٍ بين الناسِ

 أخطأ في وظائفها   )) الحوط   ((ولهذا نرى المؤلف عندما أخطأ التقدير في تعليل ظاهرة          
 كان قـد    الشرعية، وطعن في سلامة القصد الذي من أجله حوطت هذه الحوط، وإن           

 .أفاض بعد ذلك في تفصيل فوائدها الاجتماعية الأخرى

إن اَس الخطير الذي نحن ندافع عنه هو قضية الدين والتدين، ونـرى أن هـؤلاء                
 لتحليلها وفـق سياسـتهم   )) المسألة ((المفكرين والمستشرقين يركزون دائماً على هذه    

 وفي حضرموت يطلق على هـذه  ((: له المؤلف، واقرأ معي ما يقو)) فرق تسد   ((العالمية  
، وهي التي تقدم حمايةً مؤقتةً لزوارها حتى ولو كانوا مجرمين           )) حوطة   ((المؤسسة اسم   

 .)١( ))هاربين من العدالة، إذ يعتبر كل ما يقع داخل حدودها تحت الحماية الإلهية 

تماعيةٌ متعددةٌ، مـن    وهذا التحليل غريب في مبناه ومعناه، فالحُوطُ لها وظائف اج         
أهمها توفير الحمايةِ لحركة التجارة ومنتجات الحرف، وكوا موقعاً لتبـادل المنـافع،          
وليست وظيفتها كما عبر المؤلف حماية ارمين الهاربين من العدالة، إذ لـو كانـت               

 لم   ذاا )) الحوط   ((هناك عدالة في اتمع لما أُسست الحوط ولا قامت وظائفها، بل إن             
 ((تؤسس إلا لحماية العدالة وإبراز أشرف نماذجها، وهو الأمن في اتمع المضطرب، و            

 التي عبر عنها الكاتب بصورة مشوهة إنما هي تخويـف العلمـاء أو              ))الحماية الإلهية   
الصلحاء لأهل البطش والظلم بمصيرهم المحتوم في الدنيا والآخرة؛ ولكن الدراسة الـتي        

                                                 
 .المصدر السابق) ١(



 48

  المؤلف((قَلَب((       ِعاً لعقيدته ورؤيته جعلتبا تأسلو ))      ن أسسـهاطَ ومالحُو ((   موقـع 
 . الرغبات، وموقع حماية ارم باسم الإله

وهكذا يكون التحليل العلمي لدى أمثال هؤلاء، فها هو يستطرد في سرد أحـوال              
  كذلك فإن المكانة الدينية للحوطة في حضرموت تستمد كما هـو ((:  فيقول ))الحوط((

في الجزيرة العربية تقريباً من السلطة الروحية الرفيعة التي يتمتع ا مؤسسها التاريخي أو              
، ووفقاً للتوقعات الشعبية يفتـرض أن       )ولي(المزعوم الذي يعتقد بأنه رجل صالح أو        

 محايداً أو غير    -وهو في العادة أحد أفراد عائلة تتوارث الزعامة الدينية        -يبقى المؤسس   
 الدوام في وسط الصراعات القبلية والقرابية العنيفة، وتبعاً لتقاليد متعارفٍ           مسلح على 

عليها فإنه يهاجر من بلده الأصلي إلى بلد بعيد ليستقر فيها معيناً حدود ما سيصـبح                
حوطةً جديدة، فإذا أوفى ذه المتطلبات فإنه يتوقع دعوةَ القبائل المحلية لـه ليكـون               

اا المتعددة، وعليه فإنه سيلعب دوراً رئيسياً في مفاوضات السلام          حكَماً بينها في نزع   
بين القبائل المتحاربة والتي تعيش في الأراضي المحيطة وتعترف بسلطته التي يشار إليهـا            

 .)١( ))) جاه(بلفظ 

ولفك رموز هذا التحليل المتشابك نود أن نقف بأمانة أمام العبـارات الملتويـة،              
 : كقول الكاتب

 أسلوب تشكيك يقوم علـى التعـريض        ))... مؤسسها التاريخي أو المزعوم    (() ١(
 تحريض الفئات المنشقة أو الرؤى      ثمبمقامات المسلمين والنيل من تراتبهم الاجتماعي،       

 .التنويرية كما تسمى على الطعن في مصداقية هذا التأسيس وفوائده

عقـلاء  (( طرح السلاح من      يجعل الباحث مسألة   )) ووفقاً للتوقعات الشعبية     (() ٢(
 مسألةَ مصلحةٍ متفقٍ عليها في الواقع الشعبي، والحقيقة غير ذلـك،            ))ومناصب الحوط 

                                                 
 .المصدر السابق) ١(



 49

فكسر السيف والامتناع عن حمل السلاح مبدأٌ أساسـي شـرعي لـدى مدرسـة               
حضرموت ومناصبها ينبع من تعاليم الإسلام لا من مقتضيات الواقع الشعبي، وإذا ما             

ف موقع الواقع الشعبي من هذه الإجراءات فإنما يأتي احتـرام الشـعوب             أردنا أن نعر  
 .للعلماء والمناصب من خلال التدين وتمثيلِه حق تمثيلٍ في حياة الشعوب

وهذا ما فرض على الجميع تقبل إقامة الحوط والمحميـات الشـرعية في الواقـع               
عد الاحتلال، فهي محميات     التي فرضها الكافر ب    ))المحميات((المضطرب، خلافاً لسياسة    

 على الأوطان، وانتزاع    )) الاستعداء   ((فُرِضت على الواقع الشعبي، وأقيمت على أساس        
 . بين شعوب المناطق)) فَرق تسد ((حقوق الآخرين، وإشاعة مبدأ 

وخاصة تلك التي أسهمت في     -إن التحليل السلبي من حملة الأقلام للأعمال الجليلة         
 والنظر إلى التراتب الاجتماعي المتلائم مـع        -ار النسبي في الواقع القبلي    صنع الاستقر 

الأوضاع السائدة على ما فيه من قصور وتجاوزات هو ألطف حالاً من وجهة نظرنا،              
وأقرب إلى المعالجة عند البحث عن أسباا؛ هو أفضل من الهـدم الاجتمـاعي غـير                

، فالخبراء العقلانيون مهما    ))ماً وتحليلاً معرفياً     عِل ((المسؤول الذي تعتبره الأقلام الباحثة      
أوتوا من أسباب المعرفة الانتقائية فهم لا يحسنون التعليل الدقيق لكافة الأمور، وخاصة             

، وخاصة  )) سلامة التراتب الاجتماعي في الشرائح الإسلامية      ((ة على   بنيتلك الأمور الم  
 .عد أكبر عوامل الربط بين الفئاتفي مسألة العلاقة النفسية والعاطفية، التي ت

 لفارق المسافة بين عدالة الإسلام ذاته وبين التجـاوزات          )) التقييم   ((وحتى في حالة    
التي تنشأ في الواقع المتحول بفعل الجهل وسيادة القبلية والتناقضات الاجتماعية، فهي            

 مرتبـة الاسـتبداد      أن يضع الأوليـاء والعلمـاء في       ))أنثُروبولوجي((لا تخول لباحثٍ    
 المسـتخدمة لهـدم     ))العساكر((والاستعداء على الواقع؛ إلا إن كان الباحث من ذات          

 .الدين بالهجوم على أهله ورجاله، وإضعاف دوره في الواقع المتناقض



 50

وهذه وظيفة الاستشراق العلمية ووظيفة من نحا نحوهم من فصائل العمل المشترك،            
 : التاليةوهذا ما تفسره عبارات الكاتب 

 إن جزءاً من هذه الصفات يتجسد ويخلد في ضريح الولي الـذي يصـبح               (() ١(
  .))تدريجياً موضعاً للعبادة والزيارات الدينية يقوم ا السكان المحليون 

 فغالباً ما يكون الولي منحدراً من إحدى العائلات الحضرمية التي تشـكل             (() ٢(
في السادة، وهم أحفاد الرسول، والمشايخ، وهـم        أعلى شريحتين في اتمع، والمتمثلة      

  .))الأرستقراطية الدينية المحلية التي تدعي انحدارها من أصل نبيل 

 :  يتكون اتمع الحضرمي التقليدي من الشرائح التالية(() ٣(

 .رجال القبائل المسلحون:  القبائل، أي-١ 
 يفتقرون إلى    الضعفاء، وهم التجار والفلاحون والحرفيون الذين      -٢ 

 .أصل قبلي أصيل ولا يحملون السلاح
 الصبيان، وهم الذين يمارسون حرفاً محتقرة كالجزارين والحلاقين         -٣ 

 .وحفاري القبور والموسيقيين
 . العبيد، وهم أحفاد الرقيق السود-٤ 

ومن الطبيعي أن الشرائح الأربع الأخيرة تفرز عدداً من الصالحين أقل بكثير مـن              
 علاوة على ذلك يبدو أن الأولياء من الصبيان والعبيد نـادرون            ثم الأوليين،   الشريحتين

 .)١())للغاية في الوقت ذاته، وفي كثير من الحالات يكتنف الغموض أصل الولي

 على الإثارة والتشفي من تركيبات اتمع الإسـلامي ومحاولـة   بنيوهذا السياق الم 
 اعتقادي اجتماعي طبقي كافٍ لاعتمـاد       الزج بالشرائح الاجتماعية في أَتون صراعٍ     

                                                 
 .٣١٠المصدر السابق  ص) ١(



 51

المدرسة التنويرية ومن نحا نحوها في اتخاذه حجةَ الأخذ والتناول ضد المدرسة التقليدية             
 .وتراتب الواقع الاجتماعي القديم

وإذا ما تتبعنا أساليب الدس والطعن والفتك بالمسلمين ستجد أن المادة الدسمة الـتي             
ع الريب والشكوك ومواطن الجهل والتعفن الاجتماعي حتى        اعتمدها الكاتب هي مواق   

أثناء المناسبات المربوطة بالصالحين والأولياء، بعد أن شابتها شوائب التمرحل ووردت           
عليها العادات الشعبية، التي تستغلها عناصر الفساد وتجارة الأجساد، فخذ مثلاً مـن             

 :استدلالات الكاتب
ناطق المذكورة آنفا، بالإضافة إلى إقامة أسواق حية         تصاحب الزيارة الرئيسية للم    ((

الكثير من الغناء والرقص الشعبي، مما يحقق أحيانا متعة كبيرة للزوار البالغين ذكـورا              
وإناثا، ووفقا للإخباريين الذين تحدثت معهم والمصادر المحلية المكتوبة يمكن أن تحقـق             

خر إلى اجتماع غير مشروع مع      هذه المهرجانات متعة جنسية، وقد تؤدي من وقت لآ        
 .الزوار

 باللجوء إلى شفاعة الولي التي يعتقد       ثمإن مرتكبي الخطيئة يحاولون تبرير سلوكهم الآ      
يملك صـاحب  ) وحسب الاعتقاد الشعبي(أا تشمل كل الذين قدموا لزيارة ضريحه،      

 .)١( ))الضريح القدرة على إبطال أو غفران كل الآثام المرتكبة من قبل ضيوفه 

ولا نعلم فيما نرى ونعيش ونشهد من زيارات حضرموت الرسمية ما يبلغ فيه حال              
الزوار إلى هذا الحد الدنيء من الفحش، ولا من هذا المفهوم الخسـيس في شـفاعات                
الأولياء؛ اللّهم إلا إن كان هذا المعتقِد كافراً والعياذ باللّه، أو هو من جنس الحيـوان                

 .اهلية يمارسها قوم جاهليون لا علاقة لهم بالعلم والشريعةوالبهائم، أو هي عادات ج

                                                 
  .٣١٣المصدر السابق ص) ١(



 52

وما أن يفرغ الكاتب من استفراغ كيده المكذوب على الزيارات حتى ينبري لطرح             
التبعة على العلماء من جهة، ورفع شأن مواقف المدرسة التنويرية من جهة أخـرى،               

والتي تبدو أا تعود إلى     -) المدنسة(ولا نحتاج للتأكيد هنا بأن تلك التوقعات        ((: فيقول
 . تلقى استهجانا شديدا من قبل الداعين المحليين إلى العفاف-ما قبل الإسلام

 على الرغم مـن     )١ (!ومع ذلك فإن حالات الاستهجان ليست كثيرة على ما يبدو         
 معروفة لدى علمـاء     -والتي تنتقد مسألة التقرب من الأولياء     -أن كتابات ابن تيمية     

  .))حضرموت 

وهذا الخلط المقصود يشير إلى أن المسألة مسألة علماء، وليست اعتقـادا شـعبيا،              
وكأن علماء حضرموت عبر تاريخهم قد جهلوا مسألة الحرام فصاروا يتسـامحون في             

 حرمةَ الزنا في العالم     -وللأسف- ولم يعرف أحد منهم      ))المتع الجنسية خلال الزيارات   ((
 ((ية حتى ظهرت كتابات ابن تيمية، وحسبي أن هنا          بقرآن ولا سنة ولا مذهبية إسلام     

 ((، ومن هنا تبدأ مسألة البدائل، ومن هنا تكشف الأوراق، ومن هنـا              ))مربط الفرس   
 .، وللأسف ))يتهيأ العمل المشترك والتضافر الممنهج بين المدرستين 

 العـربي   فالمدرسة التنويرية التي أشاد ا الكاتب ضمنا وأشاد بتعاليمها في الواقـع           
والإسلامي ناصبت العداء كافة المظاهر التقليدية حقا، وساهمت في إشاعة الإفك عن            
صالحي الأمة ومظاهرهم الروحية، ولكنها بيقين قـد خـدمت حليفتـها المدرسـة              

 .الاستشراقية في السكوت عن بيوتات الرباء الحرام، ودون أي حرج شرعي يذكر

                                                 
القارئ وملاعبة ذهنه، فحينا يعتبر الزيارة تحقق متعة كـبيرة للـزوار            هكذا يكون العبث ب   ) ١(

فإن : البالغين، قد تؤدي من وقت لآخر إلى جماع غير مشروع، ثم يرجع في موقع آخر ليقول
 .حالات الاستهجان ليست كثيرة على ما يبدو



 53

 حـتى اليـوم     )) أكلة القصعة    ((ات الودية بين    ولا زالت هذه المدرسة البارة بالعلاق     
 ما تتقزز   )) العلماء والأولياء وآل البيت      ((تناصب المظاهر التقليدية العداء، وتنشر عن       

منه العقول السليمة، وتنفر منه ضحايا المرحلة عن استتباع المدرسة القديمـة، وـتم              
ولكنـها  .. ت والسـعايات  كثيرا بإشاعة الفحشاء والمنكر في الذين آمنوا بالـدعايا        

 في  )) المدرسـة الاستشـراقية      ((وللأسف لا تتجاوز حتى مرحلة حسن الظن ا لدى          
سكوا عن مظاهر الخلاعة والفحشاء والقنوات ودور السينما والفـتح الإعلامـي            

 .الغربي والشرقي في داخل العواصم التنويرية

م يفقده القدرة علـى معرفـة        بين الكاتب والإسلا   )) العلاقة الروحية    ((إن انعدام   
الحكمة الإلهية في مجريات الإعجاز والكرامة، بل وحتى السحر وانفعالات الظـواهر،            
بل يفسر كل هذه الانفعالات ومتعلقاا بالعقلانية اردة من جهة لتشويه الصـورة             

 .الشرعية لدى الصالحين في الصالحين من جهة أخرى

 :ياء بقولهولهذا يفسر مسألة الخوف من الأول

إن الخوف من انتقام الرجل الصالح يفسر سبب أخذ الحضرميين العهـود وعقـد              
إن الأطراف المتعاقدة تدعو الولي ليصبح شـاهدا        : الاتفاقيات داخل المزار المبجل، أي    

  .)١( ))على الاتفاق 

والمعلوم أن الخوف قاعدة في البشرية من كل مجهول، وبالنسبة لعقيـدة الإسـلام              
 من اللّه أصل من أصول العقيدة، والذين يخافون نقض العهود بعد إبرامها لا              فالخوف

يخافون انتقام المثل والشبه، وإنما يخافون العقاب المترتب على النقض، وإن كان العهد             
 .قد وقع في قبة ولي

                                                 
 .٣١٣ ص)) اليمن كما يراه الآخر (() ١(



 54

وإذا كان هناك جيل بلغ به اعتقاده في صالحي الأمة أن أسهم اعتقـاده ذلـك في                 
إصلاح ذات البين من داخل قبة الولي فهذا خـير عظـيم ومرحلـة              تأمين الطريق و  

 .مباركة

وإنما يكون الاستغراب الواسع من عهود وعقود عقدها الحضرميون وغيرهم بعيـد            
مرحلة الاستعمار ليست داخل المزار المبجل، وإنما تحت القصور وإدارات الكفار وبين            

ا أدنى علاقة شرك القبور، بقدر مـا     يدي عناصر الكفر والابتزاز، وبالطبع لم يكن فيه       
 .صارت علاقتها أقوى بشرك الكافر الحربي وسياسة المسخ العالمي المسعور

إن قضية الاستسقاء وإنزال المطر مسألة لا يعرفها الباحثون الكفـار، ولا ترضـخ              
لقواعد العلم النظري، ومهما حاول الكاتب وأشباهه أن يعللوا هذه القضية فلن يصلوا             

ضوح وبيان، ولهذا تلزمهم عقولهم اردة أن يعتقدوا في المسلمين عبـادة القـبر   إلى و 
 . وطلب الغيث من الحجر والشجر لا من رب البشر

 :ولهذا عبر الكاتب عن حيرته بقوله
 ويبدو أن بعض الأولياء يعتبرون صانعين للأمطار بدون منازع، ويمكن الاستدلال            ((

، وبطبيعة الحال فـإن طلـب   )) بياع السيول (( و ))ر   مولى مط  ((على ذلك من ألقام     
الاستسقاء من المزارات يثير نقمة واستهجان العلماء ذوي العقلية السلفية، باعتبارهـا            

  .)١( ))طقوساً غير إسلامية، وانتهاكاً واضحاً لمفهوم التوحيد الإلهي 

دائما يدرك أنه يراد به      )) الحبك المعهود    ((والمتأمل منا بالطبع لهذا الخلط المقصود و      
وضع المدرسة التنويرية في موقع الصدارة وسلامة المعتقد، وهي شهادة يفتخر ا مـن             
الكافر، إذ لو شهد للتصوف بسلامة التوجه لكان اتحادا شركيا بين عبـادة القبـور               

الأوليـاء صـانعي    ((وعبادة المسيح من وجهة نظر الآخرين؛ ولكنه قد اقتنع بمسـألة            
                                                 

 .٣١٤المصدر السابق ص) ١(



 55

 بدون منازع، وأنه لا يقف أمام هذا الاعتقاد الشركي أحد غير العلماء ذوي              ))الأمطار
 .العقلية السلفية

بيـاع  (( و   )) مـولى مطـر      ((وأعتقد أن العلماء ذوي العقلية السلفية يؤمنون بأن         
 رجال صالحون، كان الناس يعتقدوم في حيام فيطلبون منـهم الـدعاء             ))السيول

 )) قـبراً معينـاً      (( ))بياع السيول (( ولا   ))مولى مطر ((ة، وليس   فتحصل من اللّه الاستجاب   
 بـالحجز المسـبق ، وربمـا        )) بياع السيول    ((لاستترال الأمطار، وإلا فستكون زيارة      

 .صارت لها مكاتب وسماسرة وأرصدة في البنوك والمصارف

صورية ولكن الخلط العشوائي المقصود يحبك المؤامرات الفكرية؛ لتنتج عنها محاكمة           
 .لمن قرر اامهم بالشرك السياسي لا الشرك الأساسي

وهذا نوع من التضافر بين المدرستين، ويبدو هذا التضافر أكثر جلاء ووحـدة في              
  :٣١٦قول المؤلف ص

 ومع تطور الفكر الإصلاحي الداعي إلى العودة إلى نقاء الإسلام الأول في أقطـار        ((
العبادة في المزارات، فبدأ بعض الفقهـاء       ) ةشرعي(إسلامية أخرى احتدم الجدل حول      

، ولقد عزا معارضـو     )الوثنية(المحليين العمل وبنشاط عن ثني الناس عن هذه الممارسة          
الأرسـتقراطية  (هذه الممارسة مركزيتها في الحياة الدينية الحضرمية إلى استمرار محافظة    

أقل عائلات المشايخ، ويرى    المحلية عليها وبالتحديد عائلات السادة، وبدرجة       ) الدينية
السلفيون بأنه ما دام أعضاء أعلى شريحتين اجتماعيتين هم المرشحين الأوفـر حظـاً              
لمنصبٍ مقدسٍ بعد وفاة الولي فإم معنيون بشكل رئيسي باستمرار هذه الأهواء غير             

  .))الإسلامية 



 56

، والمعلوم أن   هكذا تتناصر المدرسة الاستشراقية ومدرسة التنوير الحديثة ضد الصوفي        
 العبادة في المزارات هو مجرد عادات اكتسبتها هذه المزارات، وليست           ))شرعية((ما سماه   

 .عبادة كما تقررها المدرسة وحلفائها

وهذه العادات ظاهرة مشتركة في جميع أقطار العالم الإسلامي منذ العصور القديمة،            
التفريط، كما أـا ليسـت      وليست من فترة قريبة، وهي تتدرج بين طرفي الإفراط و         

محصورة على التراتب الاجتماعي الحضرمي ولا وليدة له، وإنما هي ظاهرةُ مرحلـةٍ،             
وكل جيل يرعى هذه العادات حسب ارتباطه بقواعد المرحلة ذاا وأسلوب المعرفـة             

 .والإدخال الفكري فيها

في والاهتمـام   وبمقدار إزاحة آثار المرحلة وأفكارها السائدة يتقلص التـأثير المعـر          
بالعادات الاجتماعية المتوارثة، بل قد يتقلص الاهتمام بالدين كله كما حدث إبـان             

 .مرحلة الشيوعية في اليمن

 ))تنويريةً دينيةً واستشراقيةً وشيوعيةً   (( )) المدارس الفكرية المتنوعة     ((ومما يؤكد تضافر    
سيم تركة الرجل المـريض     وهي جميعها وليدة مرحلة الغثاء بعد الحروب العالمية وتق        -

 مما يؤكد ذلك ما أبرزه الكاتب إبان ظهور الحـزب           -ضد المدرسة التقليدية بعمومها   
 في مرحلة لاحقة من تاريخ حضرموت يبدو أن         ((: الشيوعي الاشتراكي في اليمن فقال    

 المهاجمين المحليين للمعتقدات التقليدية قد وجدوا تأييداً في أوساط الماركسيين المنتمين          
للحزب الاشتراكي اليمني الذين بذول جهوداً عظيمة للحد من ظاهرة تبجيل الأولياء            
وطقوسها إن لم يكن لإزالتها أصلاً، وقد أدت جهودهم تلك إلى هدم وخراب عدد               
من مراكز زيارات الأولياء الهامة كتلك التي كانت في القطن والشحر، فجردت هذه             

ديني عمداً ودنست حرمتها وحولَتهـا إلى أسـواقٍ    وغيرها من المراكز من جوهرها ال     
سنويةٍ ومهرجانات شعبية، وفي هذا الصدد يبدو أن منظري الحزب قد عملوا يداً بيد              
مع أكثر المصلحين الدينيين راديكاليةً، فقد أدت جهودهم المشتركة في مدينة القطن في             



 57

 أولياء عائلة المحضـار، وهـم مـن         آخر الأمر مثلاً إلى انخفاض الزيارة الشعبية لمقام       
 .)١())السادة

هذا هو الشغل الشاغل للباحثين، ومن شغلهم هذا أيضاً تبرز ملامـح تحالفـات              
 صـفحة   ١٤المدارس ذات الهدف الواحد، وتكاد الدراسة التي استهلكت أكثر مـن            

تدور حول هذا المحور، وملابسات الأضرحة في الزيارات ومقامات المناصب وتشويه           
هذه ((افتهم الإسلامية والدفع بالثقافة التنويرية إلى موقع الصدارة للإسلام من خلال            ثق

  .))الزاوية المعتمة

 :إن حقيقة الاستهلاك الفكري لمثل هذه الأمور يشير بوضوح إلى 

 أن تضافر الاستشراق مع حلفائه المتنوعين والمتلونين يمثل كتلةً واحـدةً وصـفاً              -
 ، ))هب الإسلامية وآل البيت والتصوفالمذا((مرصوصاً أمام 

..  وأن هذه الشرائح الثلاث مستهدفة استهدافاً موجهاً خلال مرحلـةِ التنـوير            -
 ، )) مرحلة الغثاء ((المرحلةِ التي وصفها المصطفى صلى اللّه عليه وآله وسلم بأا 

ضـوا   أن ينف)) علماء المذاهب والمحبين لمدرسة آل البيت والتصـوف  (( وأن على  -
الغبار عن أعينهم ليعرفوا مكام الحقيقي في هذا التآمر المدجج، وكيـف يجـب أن               
يتفهموا مسيرة التمرحل فيقفوا بشجاعة أمام أنفسهم لاتخاذِ موقفٍ وسطٍ بين الإفراط            

 .والتفريط

وبموقفهم أمام أنفسهم على هذا المبدأ تسقط أوراق الفَعلَة الذين لا يحلو لهم غـير               
: ان الإسلامي والتركيب الاجتماعي المتوازن، وقد قال تعالى       بنيالهدم في ال  حمل معاول   

 .﴾إِنّ اللّه يدافِع عنِ الَّذِين آمنوا إِنَّ اللّه لا يحِب كُلَّ خوانٍ كَفُورٍ﴿

                                                 
 .٣١٨ السابق  صالمصدر) ١(



 58



 59

 
 
 
 

 وابط المحاورة والمناورة ض
 مع عشاق الجرح لأولياء اللّه 

 ي المرحلة المعاصرةف
))الكشف المبين عن حقيقة القبوريين  (( عليقات على كتابت



 60



 61

 

 

  
 

 مقدمة
الحمد للّه، وبعد فهذه العبارات كُتبت لأتباع مدرسة حضرموت بالذات، سـواء          

انوا من آل بيت رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم، أو من محبـيهم وأتبـاعهم                 ك
وأشياعهم، أو من عموم الخلق الذين ورثوا قواعد علمهم وعادام وترتيب وظـائف             

 .حيام الدينية والدنيوية على ما كان عليه الأوائل

ك فرق كـبير    إن الحق هو الحق، ومن كان من أهله فهو السيد المطاع، ولكن هنا            
 .بين الحق القائم بشواهده وبين الحق المدبلج المشرب بشِنشِنة كائده

ومدرسة حضرموت ليست فقيرة عن المعرفة وجذور الأسانيد في الشريعة والدين،           
بل هي أكثر ثباتاً من كثير من مدارس العصر القائمة على سياسة التحولات وحمايـة               

 . بصورة مكشوفة أو بأساليب مبطنةالمظلات المحلية والعالمية، سواءً

والذين يحلو لهم الاندفاع إلى أحضان الرؤى والنقولات الغريبة عن الأمة المحمدية،            
ويرضون لأنفسهم بعلم أو بمعادل آخر أن ينزِلُوا إلى سوق العرض والطلب في معركة              

وراق المراقبة  يغامرون بآخر أ)) آلَ البيت النبوي بحضرموت خاصة      ((الأسواق السياسية   
للّه في آل البيت ليقدموهم بواسطة الأقلام وسياسة الأعلام قرابين جديدة على مذابح             

ار إكمالاً لما سبق من عمـالات المشـاريع الغربيـة           ثمالاستعمار والاستهتار والاست  
والشرقية في المنطقة، التي نادى من داخلها شباب وكهـول وجمهـرة مـن أبنـاء                



 62

 العلماء وإخراس صوت الأتقياء خوفاً مـن الكهنـوت          حضرموت وغيرها لإسكات  
ورائحة الامبريالية وعفن أوراق البنكنوت، وتبرعت أقلام وأفواه وأقـدام للتشـهير،            
وحمل صوت النكير ضد ما أسموه تخلف السادة وخطرهم الأكيد على منهج التقـدم              

ورموزها ومنهج الاشتراكية العلمية، وباتت مدرسة حضرموت مهددة في شخوصها          
حتى سحب منها موقع التأثير الاجتمـاعي والعلمـي ودخـل الجـيش             ) البسطاء(

الاستعماري ومليشيات النظام الاستهتاري من بعده إلى كافة المواقـع الاجتماعيـة            
والعلمية والتربوية بديلاً عنها، وامتلك المواقع السياسية والاقتصادية وغيرها، ولم يبق           

 .عارك الباترة غير الحفظ الإلهي وحدهلمدرسة حضرموت في هذه الم

ومن هذا الحفظ الإلهي أبرز اللّه من جديد همة جيل الإحباط وشباب المدرسة في              
كل زمان كي يردوا كيد الاستعمار ومسخ الاستهتار على أهله، ويسـتفيدوا مـن              

ار كما استفاد منها الكفار وغير الكفار في المنطقة الإسـلامية           ثمفسحة مرحلة الاست  
يما يعنيهم من شؤون سياسام وعلاقام، ولم تكن مدرسة حضرموت بجاهلةٍ خطر            ف

المرحلة الجديدة على قواعدها ومبادئها، ولا بجاهلة أيضاً ما ورد عليها مـن طـرفي               
الإفراط والتفريط خلال مراحل التحول وامتداد مشاريع التمول، وليست في حجـم            

والمهانة فتقبل الإفك المبرمج، وتخشى مـن       الذلة والخوف حتى ترضى لنفسها الإهانة       
لا واللّه، فمدرسة حضرموت قادرة والحمـد للّـه أن          .. ألسنة وأقلام الكذب المروج   

تكشف أوراق مرحلة الغثاء كله، بدءاً بالجذور الغربية التي زرعها الاسـتعماريون في             
 الحديثـة الـتي     المنطقة الإسلامية بعمومها، وايةً بالطفيليات والفيروسات المعرفيـة       

أحدثتها ووضعتها تشكيلات المراحل المسيسة، وجعلت منها بديلاً استسلاميا يشتغل          
ببتر وقطع الجسد الإسلامي بعضه عن بعض، ويتحوصل داخل مظلات المال ومشاتل            
الانحلال يمهد للدجال، ويحارب بوعي أو بغير وعي من بقي من علمـاء وصـلحاء               

خوفاً من عودة مواقعها الاجتماعيـة      .. التقوى والاستقامة مدرسة  .. المدرسة التقليدية 



 63

وتأثيرها الإسلامي المحض إلى ما كانت عليه قبل مراحـل الاسـتعمار والاسـتهتار              
 .ارثموالاست

إن عودة مدرسة حضرموت أو غيرها إلى ما كانت عليـه مسـألة             : والحق يقال 
ومصنفي كتيبات الإعلام،   أقرب إلى الخيال، ولكن المشكلة لا تقف عند حملة الأقلام           

رة ثم صـانعة التفريـق ومسـت      ))سياسة الدولة المتآمرة  ((وإنما القلق والخوف آتٍ من      
 .أسواقها

فالدول الاستعمارية لا تخاف من صوفي الغثاء، بل تؤيده على غيره، ولا تخشـى              
من سلفي وحزبي الغثاء، بل هي تموله وتحركه لضرب أضداده، وربما تجهـز آخـرين               

 يقظة الأمة   (( دور الشرطي الموجهِ من جديد حرباً جديدة، ولكنها تخاف من            لاستلام
، وتخشى أن يتعرف المسلمون على سر الخطورة في         ))عموماً إلى خطر التفرقة فتجتمع      

))    دست قفتتجاوزها إلى القواسم الإسلامية المشتركة، أما غير ذلك فما هو           ))سياسةُ فَر 
يدق في نعش الأمة المتخاذلة، وعار يلحقه عـار في جـبين            إلا مسمار خلف مسمار     

 .العلماء والحكام وسماسرة الأسواق المتداخلة

ونعتقد ونعلم يقيناً أن ما أفرزته مشاتل المعرفة العلمية حول مسـائل الاعتقـاد              
والاقتصاد سواءً في عواصم الدول ازأة بعد الاستعمار أو في مؤسساا المتفرقـة في              

قطار، أو داخل إدارات الأنظمة العربية والإسلامية المسيسة بعد سقوط قـرار           سائر الأ 
الخلافة الإسلامية جزء لا يتجزأ من تراث الغثاء المعبر عنه في صحيح الأحاديث النبوي              

 لَتنقَضن عرى الإسلامِ عروةً عروةً، كلمـا نقِضـت عـروةٌ            (( : )) نقض العرى    ((بـ
 .))ناس بالّتي تلِيها، أَولهُن نقْضاً الحُكْم، وآخِرهن الصلاةُ تمسك ال

وما منِيتِ الأمةُ الإسلاميةُ في شيءٍ عبر تاريخها الطويل مثلما منِيـت في اشـتغال         
عناصر التسييس داخل مشاتل الحكم أو المتطلعين إليه بنقض العرى في الأمة، حيـث              



 64

   م في الحكم والاحتكـام بإثـارة العصـبيات والعرقيـات           يلهون المسلمين عن عيو
والخلافيات، وتحجيم عيوب الضد، وبذل المال في تأصيل ظاهرة الكتابة ضد قضية ما،             

 الاشتغال بما قاله المعادل الآخر من رد، وهذا وحده كافٍ لحجز أوسـع شـرائح                ثم
ق أمام سياسة الشر    اتمع داخل أروقة المتناقضات، وإضعاف الصوت الإسلامي المتفر       

 .والإفك اتمع

إن إثارة كاتب في مرحلتنا المعاصرة قضية زيارة نبي اللّه هود مثلاً كدليل علـى               
وثنية مدرسة حضرموت، وحشد العديد من متناقضات العادات والاختيارات الـتي           
تدخل تحت دائرة طرفي الإفراط والتفريط لتكون مادة الجزم بالضلالة والانحراف مـن             

سلام والتوحيد الصرف إلى ما تسميه مدرسة النقض بالشرك والبدعـة؛ إن ذلـك          الإ
لمسألةٌ مثيرةٌ للاستغراب والحيرة من جهة، ومن جهة أخرى فهي شِنشِنةٌ أعرفُها مـن              

فمن هذا الذي لا يدرك مدى التطاول والاستغراق البدعي الذي أخذت بـه             .. أَخزمِ
  بدءاً من الحكم واية بالصلاة؟ ))لعرى  نقض ا((هذه المدرسة وأتباعها في 

ولهذا يعيب على أمثالنا بعد هذا الإيضاح المختصر أن نكافئ المتطـاول ونشـغل            
أوقاتنا بالرد على المتحامل، سواءً كان داخل المنطقة التي كتب فيها الكتاب ونقلـت              

يجـد  منه صورة أو كان من خارج المنطقة حيث يجد هذا الكتاب موقعـاً عاليـاً، و               
الكاتب مكانة علمية وإعلامية تتناسب مع منهجية التقرير وقسوة فاعليته في ضـحايا             

 .الغثاء والتسييس المعاصر

ويليق بنا أن نلفت نظر العلماء والدعاة داخل مدرسة حضـرموت إلى وجـوب              
الاستفادة من حيثيات المراحل وما تعرضت له المدرسة منذ عهد الاستعمار من حرب             

ة أو ظاهرة أو مبطنة، وأن نفهم لغة العصر وقضية المراهنة بين الإسـلام              خفية أو معلن  
والكفر وما تتعرض له المنطقة الإسلامية بعمومها منذ عصر الاستعمار مـن التطبيـع              



 65

والتطويع وسياسة التجويع والترويع، وإلى أي مدى وصلت إليه الأمة من داخل هذه             
 .ن يقضي اللّه أمراً كان مفعولاًالمشاريع المتلاحقة مرحلة بعد مرحلة إلى أ

لماذا لا تـردون علـى نصـوص        : إن المخدوعين من أبنائنا وأهل عصرنا يقولون      
الأضداد وهم يقرون آثار الشرك وفساد العقيدة في شيوخكم مـن خـلال وقـائع               

الضحكة في هود تسبيحة، والشرب مـن النـهر أو          : المقولات المأثورة، كقول فلان   
نة، أو ما أبرز علناً من صور المواقع المتخذة للتبرك كشاهد على            الغسل كالغسل في الج   
إلى غير ذلك من عبارات السـلف ومـآثرهم المعروضـة في        .. الوثنية في آل باعلوي   

 .مبثوث الكتاب المشار إليه

ونحن لسنا بصدد الدفاع عن الإفراط أو التفريط عند الشيوخ أو العـوام، وإنمـا               
الواردة على الأمة من سياسة الغثاء، فالعلل في مدارسنا         بصدد إيقاف سياسة التشريك     

الصوفية معلومة وفي مدارس السلفية أكثر جلاءً ووضوحاً؛ ولكن ليس المقصـود في             
منهجنا التنابز باللقاب ولا الإسفاف في إصدار الأحكام ضد بعضنا البعض؛ وإن كان             

نظـره انتصـارا للـدين      المعادل الآخر لا يرى في ذلك بأساً، وإنما يراه من وجهـة             
 .والشريعة

والدين والشريعة من وجهة نظرنا قد فرغ من نصرها سـلفاً، ولم يبـق لعلمـاء       
الإعلام وشيوخ النقض والقبض إلا تلبسهم بمظاهر علامات الساعة التي أخبر عنـها             
فيهم من لا ينطق عن الهوى، وأكبر ما وقعت فيه مدرستهم قضية التشـريك لأمـة                

لقضية لا تحتاج إلى طول استدلال ولا إلى عبث في المصنفات الطوال،            التوحيد، وهذه ا  
وإنما تحتاج إلى دراسة تاريخية اجتماعية للمراحل التي برزت فيهـا هـذه الأقاويـل،               

مرحلةِ سقوطِ قرارِ   .. مرحلةِ النقض والقبض  .. وكيف تبوأت منذ بداية مرحلةِ الغثاء     
 ثم إطار التقسيم السياسي للمنطقة العربية، ومـن         دولةِ الإسلام موقعاً إعلامياً هاماً في     



 66

تعرف المسألة من أساسها ملوثة بالدماء ومفعمة بالهتـك والخيانـات والأراجيـف             
 .وتحالفات الطامعين على مقدرات الإسلام والمسلمين

ولا تسعفنا الظروف أن نقول أكثر من هـذا لأن الـذين يتنـاولون مدرسـة                
 في سرورهم أن يكون اصطدامنا مع الأحجـام         حضرموت لا يهمهم ذلك، بل يزيد     

المؤثرة عالمياً فيضعون المواجهة السافرة هدفاً جديداً تعالج أمره الجهات المعنية عالميـاً،             
 .فيضربون عصفورين بحجر كما يقال

إن مدرسة حضرموت ممثلةً في رموزها البقية وطلاب علمها من شراح اتمـع             
ل البيت وبين بقية الشرائح المنتمية إليها، وتعتبر أن هذه          كله تدِين سياسةَ الفصل بين آ     

السياسة دخيلةً على التراتب الاجتماعي الإسلامي وحلقةً من حلقـات الاستشـراق            
الناخرةِ صلب مجتمعنا المحطم منذ عهد الاستعمار، ومهما كانت سلبيات الإفـراط أو             

ة ترتيب أوضـاعنا العلميـة      التفريط في منهج المدرسة وعاداا فإننا نتحمل مسؤولي       
وتصحيح إفراطاتنا الاعتقادية والاعتيادية، ونعتقد أننا لسنا في حاجة إلى من يوجهنـا             
إلى الإسلام في عصر الإعلام، وإنما في حاجة إلى النصيحة كغيرنا، ورحم اللّه امـرءاً               

 .أهدى إلى عيوبي

 عندما  -ره بسيط جدا    وأما ما كتبته أقلام المروجين لسياسة التشريك والتبديع فأم        
الجِد وتلزم المواجهة المسؤولة-يجِد . 

إن مدرسة حضرموت كغيرها من المدارس الثابتة سنداً وعلمـاً في تخـوم الأرض              
والتاريخ، غير مستندة على نظام ولا جماعة ولا حزب ولا تيار، ولربما تضـافر كـل                

 فهي مدرسة عرفـت     ..هؤلاء ضدها وضد أمثالها من دعوات الحق الراسخ، ولا ضير         
تحولات المراحل وتقلبات الدول، وفي كل مرة تزداد تمكيناً ويقيناً برغم الأراجيـف             
والتخاريف وم المتقولين على المنهج الشريف، وهي لا زالت تنتظر الفرج، لكن ليس            



 67

من الناس حيث لا تطلب رضاهم، وإنما تطلبه من رب الناس الذي أوعد الأمة بالفرج               
لزمان، ولكنه فرج لن يتأتى بلكنات الأعاجم، ولا بمسخ التاريخ وطمس           في أخريات ا  

 :المعالم، ولا بالانتقاء المزاجي من الكتاب والسنة، وإنما سيعالج بما بدأنا الحديث عنه
 ..مسألة الاعتقاد
 ..مسألة الاقتصاد

الفصل بين سياسـة    : وأول الضربات النازلة قريباً على مدارس الاعتقاد المنحرف       
سلمين ومصالح الكافرين، وتوجيه أسهم التصحيح إلى المسيحية واليهودية كي تعود           الم

إلى حضيرة الإسلام، فيكسر الصليب، ويقتل الخترير، وتتوحد الأمة، والطريقة الثانية           
ضربة الاقتصاد حينما يبرز رجل من آل البيت يحثو المال حثياً، حيث لا مشـكلة في                

لاقتصاد، فيعالج القضية الاقتصادية في العالم، وتسقط أوراق        الاعتقاد وإنما المشكلة في ا    
البنكنوت والمصارف المالية، ومدارس الربا والإفك المـبرمج، وملاحقهـا العلميـة            

 .والشرعية

ولن تكون الأمة في حاجة إلى كتابة مؤلف عن زيارة هود، ولا عن جواز التعامل               
لقرار المفقـود، وتتوجـه القلـوب       مع بنوك النصارى واليهود، بل يرجع إلى الأمة ا        

 ..وإنَّ غداً لناظره قريب. والعقول إلى حقيقة البناء الموعود

 

 الإيضاحات

أسلوب البحث وتقريراته، لا يختلف عن أسلوب المدرسـة البدعيـة المعروفـة             
، وهذه المدرسة هي رائدة الطرح الغريب منذ بروزها على          ))الوهابية وفروعها المتعددة  ((

 بعيد الحرب العالمية الأولى، وهي المدرسة المدعومة عالمياً بصرف النظر عن            ساحة الأمر 
 .منهجيتها الفكرية المخالفة لمدارس الإسلام المعروفة من قبل، مذهبية وصوفية



 68

 ومن أشد الـداعين إلى الضـلال        ((: ٤فانظر ما يقول عن مدرسة حضرموت ص      
ونقضوا العقيـدة وشـوهوا وجـه       والانحراف المتصوفة القبوريين الذين غيروا الدين       

 .)) الإسلام بما نشروا في الأمة من وثنية وخرافة وجهل وضلال 

وأعتقد أن المؤلف يعبر عن مدى غيرته العليا على الـدين والشـريعة في الواقـع                
المتعفن، ولكن كان بإمكانه أن يتحدث بأسلوب العلم والتعليم والنصـح والتوجيـه             

 في مسلك داعي الأمة محمد خير الأنـام دون الحاجـة            الذي دعا إليه الإسلام، وثبت    
 .لقواميس الآخرين

وهب أن هذه الطائفة التي وصفها المؤلف الغيور بالمتصوفة القبورية فعلاً محتاجـة             
. إلى الرجوع والتوبة عن ممارسة كثير من البدع والخرافات في زيارة هود وفي غيرهـا              

بدعية ذات السياسة العالميـة في مرحلـة     فما هي الحاجة لاستخدام أسلوب المدرسة ال      
 الغثاء ؟

إننا نعتقد من خلال الأسلوب وحده أن البحث إنما هو مجرد تقرير مرفـوع إلى               
جهات ذات موقع فكري معلوم في هذه المرحلة استجداءً لنيل مرتبةٍ وموقعٍ معين لدى              

 .مجموعة معينة مقابل استعداء على الآخرين

ا في حضرموت نصيب وافر من القبوريين، وكم هائل        ولدين ((: ٥فها هو يقول ص   
 ومن أحب التأكد فليحضر لـيرى       ((: ، وفي الصفحة السادسة   ))من البدع والخرافات    

 وكأنه يخاطب أناساً    ))بعينه أو يشاهد شريط فيديو لتلك الزيارة ليشاهد بعض ما فيها            
 .وهو كذلك.. ليسوا بحضرموت

 متأكدون تماماً من وجود الانحرافات في الأشكال        ونحن هنا في الواقع المحلي اليمني     
العلمية والعملية وفي العادات والتقاليد وفي الحكم والاقتصاد وفي العقائد والعبادات في            
واقعنا وواقع غيرنا من بلاد المسلمين نتيجة التمرحل والتحول، ولكننا لسنا في حاجة             



 69

م المشركين واليهـود والنصـارى،   لقواميس المدارس الفكرية القاصرة التي ازمت أما      
فتحولت إلى سمسار عالمي لأسواقهم وبضائعهم وبنوكهم، تناصـر الشـرك العـالمي            

 .والكافر الحزبي وتشرك المسالم الجاهلَ والمخدوع والمسلوب عزته ودينه وشرفَه

إنَّ عادات زيارة هود وغيرها هي عادات اجتماعية مارسها قوم كانت فهـومهم             
المعرفية ومدارسهم الفكرية لا تتعدى محدود فهمِهم للشريعة والإسلام، ولا يتجـاوز            
اجتهادام المتواضعة مع سلامة مقاصدهم، وهم يصورون زيارام ولا يخفون شـيئاً            

 .منها

إنَّ هناك إفراطاً في الاعتقاد عند بعضهم، وزيادة في حسـن           : وبإمكاننا أن نقول  
 مدرستنا الإسلامية أن ندعو بعضـنا الـبعض للتوسـط           الظن تلزمنا نحن من داخل    

والاعتدال، فلا نقر كل شيء في عادات الزيارة، ولا نقبل التشريك من مدارس الغثاء              
 .والإثارة

 وفي هذا البحث المتواضع حاولـت أن        ((: ٥يقول المؤلف الغيور على الإسلام ص     
اب عما تحتوي عليـه     أثبت عدم صحة وجود القبر في ذلك الموضع، وأن أكشف النق          

 وإن تلـك  ((:  إلى أن قـال ))إلخ ..تلك الزيارة من بدع وضلالات ودجل وخرافات  
الزيارة وما شاكلها إنما تسير على هدي اليهود والنصـارى، ولـيس علـى هـدي                

 .))  المسلمين

أما عدم صحة وجود القبر في ذلك الموضع فمسألة ليست جديـدة، وقـد    : قلت
احثون من قبل، ولم يأت المؤلف بجديد، وسواء ثبت وجود القبر أم            تناولها العلماء والب  

لم يثبت فليس الأمر بمقدمٍ أو مؤخرٍ مسألةَ التهمة في أهل هذه الزيارات، إذ لو ثبـت                 
نصاً وتاريخاً عدم وجود القبر في تلك الناحية فهل استفدنا شـيئاً في مسـألة الفعـل              



 70

يارة مجرد عادةٍ اجتماعية لهـا أهـداف دعويـة          والترك للزيارة؟ بل هو تأكيد أن الز      
 .واقتصادية واجتماعية أخرى، وليست بغرض ذات القبر وتقديسه

ولقد ثبت أن أهل حضرموت كانوا يزورون الناحية حتى قبل معرفة القبر بطريق             
الكشف التي انتقدها المؤلف، فالمسألة تتعدى العادة الاجتماعية، وما من عادةٍ إلا ولها             

وتراتيبطقوس . 

وقد أشار بامطرف في كتابه إلى تحول وتطور أساليب الزيارة حسب التحـولات             
الفكرية ذاا، مما يؤكد دخول مادة الزيارة تحت الثقافة الفكرية التي يرسمها أهل كـل   

 .مرحلة بعينها ما بين الاعتدال والإفراط

 أخرى كعادة   فقد تتوقف في بعض الأحيان نتيجة لظروف سياسية، وقد تعود مرة          
 .شعبية يمارس كل فريق من خلالها ما يراه مناسباً لفهمه وحاجته

والسقف الشرعي في العواصم غالباً هو المسؤول عن تشـكيل هـذه الزيـارات              
وقيادا تبعاً لرغبته في استغلالها لصالحه وصالح دعوته، فهي عادةٌ كانت قبل الإسلام             

لت سوقاً تجارياً يحتاج إليه الناس ويأتون إليـه          بعد الإسلام ظ   ثموتحمل نمطاً جاهلياً،    
 .كأي سوق تجاري في العالم المعاصر

وكان الإباضيون يزورون قبور أئمتهم وصلحائهم للترحم والتبرك، والزيارة كان          
معمول ا لدى الإباضية، ذكر ذلك المؤرخ عبد اللّه بن حسن بلفقيه نقلاً عن كتاب               

عمان، وفي عصر الفقيه المقدم كانت الزيارة تقـام علـى            في أعيان    )) تحفة الأعيان    ((
 .طريق الفقهاء ولم تأت على طريقة الصوفية إلا على عهد الإمام العيدروس

 في مسألة الزيارات أا إعادة تاريخية لمدلولات فكريـة          )) عندنا   ((والقاعدة العامة   
ط، وفي عصر الإلحاد    ذات علاقة بالواقع تدخل تحت قاعدة الإفراط والاعتدال والتفري        

والاشتراكية كانت الزيارة تحمل عدة أساليب وأنماط، وأراد الاشتراكيون  أن تكون             



 71

الزيارات دعاية لهم، لعلمهم أا تجمع شعبي وعادة اجتماعية، وفي عدن كان الإنجليز             
يأتون بالموسيقى العسكرية مشاركين في زيارة العيدروس، وهذا كله يـدل علـى أن         

 .سياسية كانت تستفيد من هذه المظاهر الشعبيةالقوى ال

وأما موقف الشرع فالاختلاف المعرفي بين العلماء ومسائل التوسل والاستشـفاع           
والاستعانة تحمل أولئك على الوجه الذي علمه وعرفوه وقرره علماؤهم، ولا مجـال             

ة الـزوار     وسماسرا المخلصين أن تحمل عقيرا بصـنمي        ))لمدرسة التشريك والتبديع  ((
 .وكفرهم رد بعض الإفراطات التي يمكن تصحيحها بالاعتدال والتوسط

نعم إن الانحراف الاعتقادي يجب أن لا يفشوا أكثر مما قـد فشـا في الطبقـات               
الاجتماعية سواء كان في مدرسة حضرموت أم في مدرسـة التشـريك والـنقض،              

عض مسائل الإفـراط وإن     فحضرموت ربما كان مستوى فهم علمائها شافعاً لهم في ب         
كنا لا نقرها على علاا، ولكن ما الذي يشفع لمدرسة التشريك والتبديع ومسـتوى              
علمائها، وكذلك سماسرا في كل صقع وبلد أن تتعامل منذ تأسيسها بعد الحـرب               
العالمية بالربا الحرام الذي أجمعت الأمة صوفياً وسلفياً وحزبياً ومذهبياً علـى تحريمـه              

ع، وليس هناك قول ضعيف ولا حسن في حلِّية التعامل في أمة الإسلام بعد أن               بالإجما
أسقطه رسول اللّه في حجة الوداع؟ أليس من الأفضل لمثلنا أن يتلمس العذر لسـلفية               
الغثاء في مثل هذه المسائل امع عليها حتى لا نجرح توحيد المصـارف ومصـارف               

 التوحيد؟

 برغم اختلاف أقوال العلماء فيها فيمـا بـين     ))  قبورية مدرسة حضرموت   ((وأما  
طرفي الإفراط والتفريط فلا عذر لها، ولا تلمس للأعذار أصلاً، لأن المسألة عقيدة كما              
يقولون، أليست سياسة الاقتصاد في مدرسة التشريك والتبديع تسير على هدي اليهود            

ول من هـذه البنـوك      والنصارى، وأن مؤلفات الاعتقاد وتوحيد التثليث والغثاء متم       
الربوية، وأن علامات الساعة ماثلة في أعظم مواقع الأمة شرفاً ومقاماً؟ ألسنا جميعـاً              



 72

نحتاج إلى وقفة تصحيح وإعادة؟ أليست مواقع القرار في العالم الإسـلامي بعمومـه              
تحتاج إلى وقفة جادة؟ أليست إدارات ومدارس وأسواق وإعلام وتعليم وتربية الأمـة             

  تحتاج إلى وقفة جادة؟ الإسلامية

إن المسألة لا تقف عند زيارة هود واستتباعات اليهود، نحن لا ندافع عن الشـرك               
ولا عن الوثنية، ولكننا ننفي وجودها في حضرموت وفي البلاد الإسلامية بعد أن بعِث              

 .رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم للأمة بالتوحيد

ط في الاعتقاد، والإفراط في الأخذ بالعادات، وأما        إن الذي تعيشه الأمة هو الإفرا     
سياسة التشريك والتكفير فهي برنامج مدرسة قامت على القتل والذبح، وعلى التمول            
الكافر كجزء من سياسة الامتداد الكافر في العالم بعد الحرب العالمية الأولى بصـرف              

 ـ          زائم المتلاحقـة مـع     النظر عن كنه المنهج وشعاراته، وهذه المدرسة مسؤولة عن اله
مثيلاا في مدارس العلمانية والاشتراكية والقومية، وصانعي أمجاد السياسـة العالميـة            

))دسق تالرجل المريض (( بعد اقتسام تركة ))فر ((.  

إننا في حاجة إلى قرار الإسلام العالمي، ولسنا في حاجة إلى الدفاع عـن إفـراط                
 .التصوف والتفريط المتمسلف

 

 شف ونماذجهالك

ركز المؤلف حول مسألة الكشف وما يروى عن بعض الشيوخ في اسـتدلالتهم             
بطريق الكشف عن موقع قبر نبي اللّه هود، واستطرد المؤلف إلى ما هو أبعد من ذلك                

 .حول ما يروى عن الإمام علوي ابن الفقيه المقدم



 73

يارة والاجتمـاع   القبر والانشغال بشأنه أكبر حجماً من القضية ذاا، فالز        : قلت
واكتظاظ الناس على تلك الناحية لا يحتاج كشف ولا تعيين، وإنمـا هـي رغبـات                
اجتماعية نشأت عليها الناس منذ القدم، وكان مثلها في كـثير مـن بـلاد العـالم                 

 .الإسلامي

وسواءً حصلت هذه الحكاية المروية عن العيدروس وغيره إن لم تحصل، فالعـادة             
بل ذلك، واستمرت بعد ذلك ليس على أساس ما ذكره أهل           الاجتماعية مؤصلة من ق   

الكشف ولا أهل التاريخ، وإنما كانت تلك الحكايات والأخبار مجرد استئناس علـى             
 .أدلة قطعية

وسواء صحت أم لم تصح فالمؤلف إنما أراد أن ينال من آل البيت النبـوي فيمـا                 
ه الحكايات التي تروى    يروى عنهم، والتعريض بشأن دينهم وعقائدهم، واتخذ من هذ        

منها ما يثبت ومنها ما لا يثبت أصلاً من أصول الطعن في معتقدام، وهذه شِنشِـنة                
 .معروفة

هب أيها الحريص على إبراز حقيقة خرافة هود أنه ثبت قطعياً بالعلم والتـواتر أن     
في أي قبر نبي اللّه هود في مدينة ظفار كما قال ابن بطوطة، أو بالمسجد الأمـوي، أو        

هل ترى أن هذا الإثبات سينفي زيارة هؤلاء إلى تلك الناحية لعـدم             .. )١(مكان آخر 
وجود نبي اللّه فيها؟ وهب أن شركية هؤلاء في قبر هذا النبي سـيلزمهم الرحلـة إلى                 

 ظفار أو الشام لزيارته بعد ثبوته فيها؟

 ـ           ائل ارتبـاطهم   إا معركة وسائل، فهؤلاء المبتورين في واقع الأمة لم يحسنوا وس
بالواقع المتهالك فهلكوا في تعتيم الرؤية على أنفسهم، وأغرقوا في الاستدلال العقـيم             

 .ضد العلاقات الاجتماعية المتوارثة

                                                 
 .٢٦ ص)) الكشف المبين (() ١(



 74

وقد مضى على هذه العملية الخطيرة في الوطن العربي والإسلامي عشرات السنين            
ر أن يقولب الحياة العامة والخاصـة لخدمـة         ثماستطاع فيها المستعمر والمستهتر والمست    

إيجاد فقهائها المحـتمين بمصـالح      : مشاريعه الكافرة، ومن أعظم مشاريع أكلة القصعة      
هؤلاء هم مجددو الحركة السلبية في عصرنا       .. الكفر، والمترسمين برسوم الملة الإسلامية    

 .مم في الوطن المسلوبالمهزوم، وهم أيضاً ورثة المدرسة الغثائية التي صنعها تكالب الأ

وهؤلاء نراهم ونسمعهم كل يوم وليلة ينعقون من خلـف جـدران المصـارف              
ونفثات المؤسسات التيارية والفئوية يحملون هم الغضبة المفتعلة ضد بسطاء المصـلين            
وزوار القبور البسطاء المساكين أتباع المذهبية والتصوف، ومظهر التمرحل المستهدف          

 .ياسي والاجتماعي المبرمج منذ عهد الاستعمارعلى مدى التحول الس

إنَّ الغطاء النافع الذي تستظل به مدارس الغثاء ومؤسسات النقض والقبض هـي             
الاشتغال المحموم بعقائد المسلمين، ونقض المبرم، وتحجيم التراتِ والعيوب، ونصـب           

لصوفية مدرسة  المشانق والمحاكمات الصورية والصوتية لما تبقى من تشكيلات المدرسة ا         
 .المرحلة الأخيرة في الخلافة الإسلامية

 ، لعلمنـا أن     )) إا مدرسة المرحلة الأخيرة في مرحلة الخلافة الإسلامية          ((: ونقول
الاستعمار لم يواجه مدرسة إسلامية غيرها منذ بسط يده على مجموع العالم العـربي              

من جـذورها، سـواء     والإسلامي، فصار هاجسه الوحيد هو اجتثاث هذه المدرسة         
 .كانت خاملة أو متحركة

وفي سبيل هذا الاجتثاث كانت المصالح المشتركة بين قوى الاستعمار وعناصـر            
المرحلة الغثائية من العرب والمسلمين الذين عاصروا مرحلة التحول واقتسـموا مـع             
 الكافر مصلحة الامتداد وحكم أطراف البلاد؛ كانت هذه المصالح قاسماً مشـتركاً في            



 75

، وكانت المـوارد    )) المذهبية   - التصوف   - مدرسة آل البيت     ((حرب المدرسة القديمة    
 .ارها ملهاة الشعوب وطعمة الافتراسثمالاقتصادية في الأوطان المسلوبة واست

واليوم نحن لا نواجه الأقلام المأجورة ولا الأفلام المنظورة، وإنمـا نحـن نواجـه               
ار، وهذه الجحافـل تـأتي وتتبـادل      ثم والاست جحافل سياسية الاستعمار والاستهتار   

 .الأدوار في صور شتى وجنسيات وأوضاع متنوعة

وبمقدار تنوعها وتلوا فلها هدف أساسي واحد هو أن لا تقوم لفئات المدرسـة              
التقليدية قائمة، سواء كانت فقهية أو صوفية أو مظهراً لآل البيت النبوي، وهذا مـا               

 .مةتدور رحاه اليوم في واقع الأ

إن الجهد الذي يجب أن ينصب منا جميعاً هو في البحث عن قرارنا الإسلامي وعن               
وهـي مـن    -موقع هويتنا من العالم، وفي العالم المعاصر نجد أن كافة القوى الجديدة             

 مشغولةٌ عن حقائق البناء الواجب للأمة، ومشـتغلةٌ برعايـة           -رات مرحلة التقسيم  ثم
بية في الواقع المحبط، وتعقيد العلاقات الاجتماعية بـين         التناقضات وتوسيع رقعتها السل   

التشكيلات التقليدية والتشكيلات الجديدة، ويستمر مشروع التناحر العالمي النـاجح          
))دست قفَر((. 

وفي هذا المضمار تكرس قوى المعرفة الإعلامية أقلامها المهزوزة لخدمة المشـروع            
 .اً، وحكماً واحتكاماً، واقتصاداً واعتقاداًالفاتك ديناً ودنيا، وتربية وتعليم

لقد شهدت جزيرة العرب تجسيداً عملياً للمقولة النبوية على صـاحبها أفضـل             
إنَّ الشيطان قد أَيِس أن يعبد في جزيرة العرب، ولكن في التحريش            ((: الصلاة والسلام 

حلة الغثاء دين   ، والتحريش بين المصلين من وظيفة الشيطان، وللشيطان في مر         ))بينهم  
 .ودولة وسلطان، والفاشل في مشروع بناء الأمة يلقي بالتبعة واللوم على الآخرين



 76

وقد عانت الأمة من فشل أنظمتها الإعلامية عبر التاريخ المهزوز، وكـان مـن              
أشدها فشلاً تلك الدول التي حملت شعارات التوحيـد خـلال مرحلـة التطويـع               

الحركة متعاونون على إخفاء آثار فشلهم، وما هذه        الاستعماري، والفاشلون في محيط     
الحملات المسعورة من داخل أقبية الربا ومصارف المال الحرام على آل البيت النبـوي              
وفقهاء المذاهب الإسلامية، وشمول انتشار أتباع هذه الحملات في محـيط الأوطـان             

وال آثـار   الممزقة مرحلة بعد مرحلة إلا دليل كاف على سـقوط أوراق الإفـك وز             
 .المساحيق المركبة

وكم بين يدينا من ركام الأوراق حاملة الحروف المسـمومة، ونسـيج التـهم              
الشركية المهزومة، منها ما يأتي من قواعد الحركة الأساسية، ومنها ما يتجرد له فقهاء              
القصعة الموزعين في عواصم البلاد العربية والإسلامية، ظانين أن الأمة المحمديـة قـد              

ار ثم أو تناست بفعل ضربات الاستعمار وضغوط الاستهتار ودعايات الاسـت          نسيت
حقيقة الدين ورجاله الأفذاذ، وأنه بالإمكان أن يتجرأ الرويبضـات علـى مقامـات     
الشرف النبوي وسفن النجاة وحملة العلم الأبوي ليقدمهم أولئك قرابين جديدةً على            

جل والإفساد، وهيهات هيهاتمذابح الكفر والإلحاد، وهديةً لأساطينِ الد. 

اره الأولى في   ثماري الجديد في وطننا اليماني بدأ يبرز لنا بعض          ثمإن المشروع الاست  
مرحلة -تعمية العقول والقلوب عن آثار الفضيحة العالمية المشتركة في المرحلة الماضية            

لأفـلام   وما سبقها من مراحل الترويض والتطبيع؛ ليشغل جيل ا         -الشيوعية والإلحاد 
رات الأقلام بمسرحية القبورية والشركيات، حتى يتسنى الإجهاز الكامـل علـى            ثمو

 .المدرسة التقليدية ونماذجها الإسلامية القديمة

وبدلاً من بسط يد المعونة الإسلامية لإنقاذ ما يمكن إنقاذه من ضـحايا مرحلـة               
في المحيط الإسـلامي لا     ار والدمار؛ فالجهات المعنية     ثمالإلحاد والإفساد ومرحلة الاست   

تم إلا ببرنامجها المطروح ودينها المشروح وإن كان على حسـاب وحـدة الأمـة               



 77

الإسلامية، فالوحدة الإسلامية مجرد فكرة معلقة في أذهان الأغبياء، وورقـة جـوكر             
يلعب ا سماسرة القضايا في أسواق العرض والطلب، وهـذه هـي الحقيقـة المـرة                

 . يجدي في هذه المرحلة الباترة شيئاًوللأسف، وحتى الأسف لا

فالإحباط لدى مدرسة السلف التقليدية قد أمات القدرة في الأتباع على معرفة ما             
يجب فعله أو ما يلزم تركه في مسيرة الانتقال والتحول، وت العشرات من المشـايخ               

علـى  والفقهاء ودعاة الطريقة وهم يرون الزحف المبرمج بالكتاب والسنة قد شارف            
خنق الأنفاس وكمت الأصوات، ونزل على الواقع نزول السـيل الجـارف والمـد              

 .العاصف

والكتاب والسنة في معركة العقائد والتعقيدات هو الحَكَم الفصل لدى عسـاكر            
التحول ولو كان الأمر على غير مراده، والزحف به وسيلة الفتح لتمزيـق الإسـلام               

البة الامتلاك على مظاهر القرار ولو على حساب        وإفساده، فالمسألة مسألة المرحلة ومغ    
 أننـا أمـام حـرب في        -يقيناً لا يتجاوز مدركات القلة القليلة     -الآخر، وبات لدينا    

تقديرات الواقع أكبر من حجمنا كأتباع مدرسة تقليدية، وأشمل من مفهومنـا عـن              
 .العلاقات الاجتماعية المتوارثة

اناً قاطعاً أن حرب هذه الجيـوش المدججـة         ومع هذا الأمر الخطير فإننا نؤمن إيم      
والأتباع المدربة الممنهجة حرب ضد إرادة اللّه في العباد، ومخادعة سـافرة لشـيوخ              

 .وفقهاء كل بلاد، وخدمة مأجورة لأكلة القصعة المالكين أزمة السياسة والاقتصاد

 وحتى لا نأخذ بأنفسنا مأخذ الانفعال المؤدي إلى إضـاعة الجهـد والوقـت في              
المقدمات وشرح المبهمات فإنا نرى أن كل مقدمة لنا لا يقرؤها غير أفـراد، وكـل                
شرح لِهم المرحلة قد آذن على تعقيد المعرفة في سوق المزاد، وإنـا للّـه وإنـا إليـه                   

 .راجعون، وهو حسبنا ونعم الوكيل



 78

 !أفيقوا .. أيها العامة المخدوعون
لمسـلمين في مناسـبام التاريخيـة أو         يعزو حملة الأقلام المسعورة اجتمـاع ا       ((

اجتماعام الاعتيادية في زيارام إلى انخداع هؤلاء الزوار بدعوة آل البيت من آل أبي              
إن القبر المزعوم الذي يزوره الناس ويخصـونه        : علوي في حضرموت الذي قيل عنهم     

ة أنه موضـع    في البقعة التي هو فيها بالتقديس، ويلفقون له أكاذيب يوهمون ا العام           
مقدس، وأنه قد جمعت فيه فضائل ومناقب؛ إن ذلك كله خرافة لا أساس لهـا مـن                 
الصحة، وإنما تدل على جرأة القوم على اللّه، وعدم تورعهم عن الكذب عليه، وأم              
يستحلون في سبيل الحصول على أغراضهم وأهوائهم كل وسيلة وإن كانت من أشد             

لا يوثق م في نقل، ولا يركن إليهم في أمر من أمور            المحرمات وأكبر الموبقات، وأم     
 .)١())العقيدة والسنة، واللّه المستعان

من هؤلاء العوام الذين خدعوا عبر التاريخ؟ ومن هؤلاء الذين لا يوثـق ـم في                
 نقل، ولا يركن إليهم في أمر من أمور العقيدة والسنة؟ 

تك أنك خـدعت انخـداعاً      ألـم تعلم أيها السلفي الحريص على دينك ومدرس       
خطيراً فيما تحدثت به على لسان مدرسة الغثاء والإفك والربا والدماء، وأن المدرسـة              
التي تناولتها ذه التهم الخطيرة أكبر وأعلى من تناول الرد على ذاتك لأنك مخـدوع،             

 .والواحد يخُدع، ولكن حاشا أن تخُدع أجيالٌ وأجيال

 هذه الحملات أن الصراع صراع مـدارس، وربمـا          فردنا على المدرسة التي تبنت    
 .أدركت أنت في يومٍ ما الإفراطَ والتفريطَ كما أدرك ذلك كثير من فقهاء المرحلة

وأنتم أيها العوام في حضرموت، إلى متى وأنتم مخدوعون من آل باعلوي؟ لماذا لا              
وتجـددوا  تسمعون دعوة السياسي فتصححوا عقائدكم وتتوبوا إلى أساطين القصعة،          

                                                 
 .٣٥المصدر السابق ص) ١(



 79

انية قـرون   ثمفإذا كان آل باعلوي خدعوا الأجيال على مدى         ! إيمانكم ولو للتجربة؟  
 ١٥٠فجربوا العودةَ إلى سلامة التوحيد السياسي الذي لم يبلغ له من العمر الانحرافي              

عاماً مع بروز المرحلة الاستعمارية في العالم، جربوا كما جـرب ذلـك مسـلمون               
 .وخارجهامخدوعون في الجزيرة 

إن مشروع الحرب الكلامية والحملات الإعلامية المدجج بالمال المشبوه والقـرار           
 .القائم هو جزء لا يتجزأ من مشروع الاستعمار العالمي

وأهل البيت بحضرموت أو خارجها وخاصة ممن يعنيهم الأمر في هذه العجالة هم             
 ـ        واهد؛ ولكـن الأسـلوب     أتباع مدرسة عالمية الرؤية والقواعد عريقة التأصيل والش

البدعي الذي اخترعته مدرسة النقض والقبض في تعليل وتحليل العقائد موه الرؤية على             
عقول المخدوعين والمندخعين، ومدرسة النقض والقبض بكافة مشايخها ومؤسسـاا          
العلمية والشرعية مدرسة بدعية لا قرار لها في الجذور الإسلامية المتوارثة سنداً وعلمـاً          

لاً، اللّهم إلا إن كان بعض أفرادها والمرتبطين ا ممن لا يعلمـون المـؤامرة، ولا                وعم
 .يدركون آثار المخاطرة وسمسرة المتاجرة

وعلى هذا الأساس فالكاتب المتناول شأن مدرسة حضرموت نـزع إلى شنشـنة             
هم أخزم الواقعة في لحوم العلماء والآكلة أعراض آل البيت النبوي عشيةَ ضعفهم وتمزق            

 .وتكالب الأمم على مقدرام وتاريخهم وحقوقهم

إن معركتنا ليست من خلال كتيبٍ تقريري يرفعه أحدهم من حضرموت تحـت             
، وإنما معركتنا المصيرية مع أَكَلَة القصـعة   )) الكشف المبين عن حقيقة القبوريين       ((اسم  

 حكومـات   ((م  الذين ضاعفوا من سيطرم العسكرية والسياسية بعيد مرحلة التقسي        
 ومؤسساا وترساناا، وخير لنا أن نكون مع مدرسة النقض أكثـر            ))وفقهاء القصعة   

شجاعةً وصراحةً حتى لا يظن بنا المساومةُ على القضايا المصيرية، وليعـرف سماسـرةُ    



 80

القضايا المطروحة لمرحلة الغثاء أن الإسلام الحق ديننا جميعاً، وأننا كلنا في حاجته لا في               
 .)) فرق تسد ((اجة تحجيمِ العيوبِ والتراتِ ونقاط الضعف التي يستخدم مشروع ح

 عقيدةً أو سياسةً أو اقتصاداً أو محبـةً لآل          )) مسألة الورقة المطروحة     ((وأياً كانت   
البيت أو مذهبيةً أو طائفيةً أو عرقيةً أو حزبيةً أو فئويةً أو مسألة السـلفية وأصـولها                 

 أو صوفيةً على أي صفة كانت؛ فإن الحوار فيها والمناقشة والمنـاظرة             التيمية والوهابية 
والكتابة في كل هذا على مدلول سياسة التعصب إنما هي خدمةٌ للمشـروع الغثـائي      

 . المفروض على واقعنا منذ الحرب الكونية

 الكشـف المـبين عـن حقيقـة        ((ولا يهمنا شيئاً مسألة الكتاب المطروح باسم        
 الواقع الممسوخ ديناً ودولة، بل وحـتى مسـألة الاجتـهاد الـذهني               في ))القبوريين  

والتبويبات والفصول لإعطاء التقرير الكتابي موقع الأهمية العلمية والأخـذ بالأدلـة            
التفصيلية كتاباً وسنة لا يعني في ذاته شيئاً ذا أهمية عملية في مستوى الخروج من دائرة                

أراد به الالتزام بالبحث المنهجي المقبول عند فقهـاء         الغثاء المشترك، اللّهم إلا إن كان       
 .البحوث الذين صنعتهم مدرسة النقض والقضب في المراحل القريبة

 بطلان ما استدلوا به على وجود القبر في ذلـك           ((: فالباب الأول مثلاً حمل عنوان    
 فالقبر سـواء    ، وهذه المسألة كما ذكرنا سلفاً لا تعتبر عندنا أصلاً في المسألة،           ))المكان  

وجد أم لم يوجد، وإن ثبت أن القبر للنبي هود ليس هنا تأكيداً فإن عادة الاجتمـاع                 
خارجة عن دائرة الغرض الذي تدندن عليه مدرسة النقض، فالقبر ليس هدفنا أصـلا،          
ومدرسة النقض تعلم ذلك، ونحن أيضاً نعلم هدف مدرسة النقض ومرادها، فـالقبر             

لقصعة لفك الاجتماع وإضعاف الأثر العلمي والشـعبي لآل         مجرد وسيلة عند فقهاء ا    
البيت فقط كما هو في دندم على قبر المصطفى والبقيع والحجون والشبيكة وغيرها،             

 .وصراخهم على المولد والبردة وغيرها



 81

والحشد القلمي من الاستدلالات والتهم والأحكام حقد طبقي مركب، وحسـد           
 .تغذيه عناصر الهوى وحب الذاتاجتماعي مرتب، تسعفه المعرفة و

ونرى أننا أكبر وعياً من الإسفاف العلمي في شأن البحث عنـا الاسـتدلالات              
المبررةِ زيارةَ هود ووجود القبر هناك أو عدم وجوده، فهذا لا يهمنا أصلاً من أساسه،               

 أو  وليست مدرستنا الإسلامية بموقعها العلمي وقاعدا الأصولية منطلقةً من تعظيم قبر          
 .عبادة ميت

وما كتبه ويكتبه كثير من علماء مدرسة حضرموت وغيرها في هذا الجانب إنمـا              
هو محاولات غثائية للرد على الغثائيين فقط، حيث إن ثوابت مدرستنا العالمية تضـع              

 تحت اهر وفي كفة الميـزان،  - سلفيةً وصوفيةً وحزبيةً -جميع علماء المرحلة الغثائية   
 : سؤولون أمام اللّه عن سياستين خطيرتين برزتا في المرحلةلأم هم الم
 .الإفراط والتفريط: الأولى
  .)) فرق تسد ((خدمة مبدأ : الثانية

 



 82

 هدي الإسلام في التعامѧل مѧع قبѧور الأنبيѧاء     ((: الباب الثاني تحت عنوان   
 )١( ))والصالحين، وهدي اليهود والنصارى 

لإسلام التي لا يختلف في حقيقة ورود أحاديثهـا         وشرع الكاتب يتكلم عن مزايا ا     
اثنان، ويختلف الاثنان والعشرة والألف في تعليل هذه الأحاديث وغيرها مما لم يذكره             
في بحثه، وليست مسألتنا الدفاع عن التجصيص والكتابة وغيرها، فما كان إجماعاً عند             

الأقلام المتناولـة هـذه     علماء الأمة فهو حرام، ولكن دورنا في التناول كشف غثائية           
 .القضية من أساسها، لأا لا تملك الحل ولا تساهم فيه

فإذا كانت الغثائية الصوفية مقتنعة بالتجصيص والكتابة علـى القبـور وإرخـاء             
الستور وبناء التوابيت، وصارت المسألة عندها ديناً وعقيدة؛ فنحن نخطئها قبل أقـلام             

 ..السلفيين الإعلاميين

ل؟ فالمدرسة السلفية الغثائية أكثر رذالـةً وإسـفافاً مـن غثائيـة             ولكن أين الح  
لا زالت مدرسة السلفية الغثائية منذ تركيبـها السياسـي          : وهاك الدليل .. التصوف

والفقهي والاجتماعي في الجزيرة العربية وهي تعاني من فشو المعاملات الربوية وزيادة            
 .انتشارها داخل الأقبية السلفية المباركة

ب أن الموازنة في الإسلام بين مصالح الأحياء والأموات والحفاظ على كرامـة             وه
 قد ألزمـت الغثـائيين أن يهبـوا         )١(الأموات وعقيدة الأحياء كما وصفها الكاتب     

 .لتصحيح عقائد الصوفية وخاصة في العلاقة بالأموات

                                                 
الإسلام لا ينحصر هديه في مسألة التعامل مع قبور الأنبياء والصالحين، بل للإسلام هـدي               ) ١(

واضح في كل شيء، والمدرسة التي أحسنت لغة الحوار في قضايا القبور والزيـارات وبنـاء                
لة تماماً في تطبيق هدي الإسلام أمام سياسة اليهود والنصـارى           القبب وما شاكلها هي الفاش    

 .في الاقتصاد والسياسة والتربية والتعليم والقرارات



 83

ولكن أنت  ونحن نعلم أن الصوفية الأحياء في غالب تصورام أموات غير أحياء،            
أيها السلفي الحي عقيدة وسياسة واقتصاداً وديناً ودولة، أين هي الموازنة بين مصـالح              

 الأحياء المسلمين ومصالح الكفار المسيطرين؟ 

وأين هو الحفاظ على كرامة الأموات وعقيدة الأحياء، وأنت وأنا وغيرنا يعلم أن             
ة الربا اليهودية العالميـة، وأن      المدرسة الربوية صانعة الفتح السلفي المعاصر هي مدرس       

بنوك الربا الحرام امع على حرمته في كل الكتب السماوية، ولدى كافة المـذاهب              
الإسلامية هو الاقتصاد الممارس في عواصم المدرسة السلفية المعاصرة منذ بدء علاقتها            

 ح؟ الاقتصادية مع العالم الغربي، فأين استدلالات الأمر والنهي عن هذه الفضائ

 وقد عقل الصحابة والتابعون لهم بإحسـان الأئمـة          ((: ٤٠لقد ورد في الصفحة     
المقتدى م ذلك، وحافظوا على ذلك الهدي الصالح والطريقة الرشيدة حـتى ايـة              
القرون المفضلة عندما آلت ولاية المسلمين إلى الروافض والباطنية، فغـيروا، وبـدلوا،       

روا سنة اليهود والنصارى في بـلاد المسـلمين،         وأماتوا سنة الرسول وأصحابه، ونش    
وتبعهم على ذلك جهلة الحكام ومنحرفوا المتصوفة حتى شاع ذلك في بلاد المسلمين،             
وصار هو الغالب على كثير منها رغم تحذير العلماء، وتقرير الفقهـاء، وصـيحات              

 .))الغيورين على سنة المصطفى 

قرير المواضيع مسألة قد أفلحت فيهـا       ونحن نعتقد أن سياسة الخلط في الكتابة وت       
مدرسة النقض الغثائية تماماً، فهذه العبارات المسبوكة سبكاً سياسياً تفيد عكس مـا             
يتحدث عنه الكاتب أصلاً، فنحن نفسر الأمور من منظور الإسلام لا مـن منظـور               

مسألة غثائيات التصور، ولا من منظور سلفية الإعلام، فالحقيقة المرة أن الانحراف في             
الإسلام لم تكن إلى عهد القرون المفضلة، بل انتقض الحكم الإسلامي بعيـد مقتـل               

                                                                                                                       
 .٣٩ ص)) الكشف المبين (() ١(



 84

الإمام علي رضي اللّه عنه وانحراف المسار السياسي منذ تلك اللحظة، وربما كانـت              
مسيرة العلم والتعليم ونشر الإسلام قوية الجانب بالمـذاهب الإسـلامية العالميـة لا              

ذين ولع م الكاتب، فالباطنية مذهب منحرف، والروافض        بالباطنية ولا بالروافض ال   
 .منهج مختلف

والقرار الإسلامي السياسي قد انحرف قديماً جـداً، وزاد الانحـراف في القـرار              
السياسي مرحلة بعد مرحلة، ومع الانحراف السياسي كان المسلمون علـى مختلـف             

فقط وبصورة متجزئـة،    مذاهبهم يسهمون في المحافظة على القرار العلمي والدعوي         
ويسمى ذلك فصل الدين عن الدولة، وهذا المبدأ الذي برز في العهد الأمـوي تلتـه                

 فصل الدولة عن قرار الدين، وهكذا       ثممحاولات أخرى لفصل الدين عن قرار الدولة،        
دواليك من ضعف إلى ضعف، حتى عصر الغثائية العالمية، وهو العصر الذي سقط في              

لامية، وقامت خلاله الحروب العالمية، وأعيد تقسيم الرقعة العربيـة          قرار الخلافة الإس  
والإسلامية، ونشأت دويلات الربا ومدارس الغثاء، وفقهاء القصعة الذين عـبر عـن             

فقهاء القصعة الـذين لا     .. ظهورهم من لا ينطق عن الهوى صلى اللّه عليه وآله وسلم          
 .ة المال والحكم والحدود الممزقةيستطيعون إدانة الكافر لأم يقتسمون معه مصلح

ويسهل عليهم جداً أن يتفاعلوا كل التفاعل ضد آل البيت والصوفية والمذهبيـة             
الممزقة، والشواهد والأدلة من القبور والزيارات والاعتقادات والآثار والتبرك، وكتب          

 .الحبايب مصدر غني لرسم الصورة الباهتة عن الصوفية والتصوف الغثائي

 من كان بيته من زجاج فلا يرمي بيوت         ((: لعربي يحق أن يستشهد به اليوم     ومثلنا ا 
، والسلفية المعاصرة كما تسمي نفسها أو كما اختير لها عالمياً هذا الاسـم              ))الآخرين  

عليها أن تعلم يقيناً أن صوفية حضرموت ومذهبيتها تعاني من غثائية المراحـل مـا لا      
 سلفية الغثاء ما هو خير منها ليـتم الارتقـاء مـن           مزيد عليه، وكنا نتمنى أن نجد في      



 85

الغثائيات المفروضة على الأمة إلى حل وسط يخرجنا من تناقضات الاعتقاد وربوبيـة             
 ..الاقتصاد، ولكن هيهات

رات المراحل المتقلبة، واشتغلت سلفية الغثـاء       ثمشغلت صوفية الغثاء بالدفاع عن      
وظل زمام الحركة والتأثير في الحيـاتين الرسميـة         بالهجوم على مظاهر المراحل المتقلبة،      

والشعبية بيد أعداء الإسلام والمسلمين، وهم رعاةُ هذا التناقض وممولُو الصراع فيه،            
 . وكاتبنا مثل غيره من الراغبين في الطموح على حساب جماجم وعقائد الآخرين

 ..إن النصيحة في حد ذاا مقبولة
 ..لي عيوبيورحم اللّه امرءاً أهدى إ

ويجب على مجموعات التصوف أن تقبل النصيحة للخروج من دوائـر الإفـراط             
والاعتقاد، وفي ذات الوقت لا يعتبر هذا مخولاً للسلفية وكاتبهم أن يعتقدوا امتلاكهم             
لحل قضية الأمة من خلال معالجة القبور والستور والنذور، فمن كان في أزمة يصعب              

ين، وخاصة إذا كان الجميع يقفون على أرضية اجتماعيـة   عليه أن يعالج أزمات الآخر    
 .وسياسية واحدة

ولست في حاجة إلى متابعة تفصيلات الكتاب وما ورد فيه من استدلالات، حيث             
إننا نعلم إمكانية معالجة قضية القبور وتسويتها وإبعاد القبب وتكسيرها مـن خـلال         

السلفية إن كان الأمر متوقفـا      قرار إسلامي موحد، لا من خلال منازعات الصوفية و        
 ولم أر قبـور  ((: على التطور والعود إلى الإسلام ذا، فالشافعي رحمه اللّه عند قولـه          

 فقوله حق، لأن ذلك العصر كان القـرار فيـه بيـد             ))المهاجرين والأنصار مجصصة    
 .المسلمين؛ دولة وشعوباً



 86

 وكتاب أو حتى عشرة     وأما اليوم فالاستدلال مشطور، والقرار الإسلامي مقبور،      
يتناول شعوب المسلمين، ويعرض شركهم وكفرهم إنما يزيد الطين بلة ولا يؤدي دور             

 .خدمة الملة

هذا إذا سلمنا للكاتب سلامة المقصد والنية، وأما إذا أقمنا بحثاً علمياً عن الكاتب              
طلق ومراحله، وعن الفكرة المكتوبة ومدرستها فإننا سنخرج من دوائر حسن الظن الم           

إلى سوء الظن المقيد، وماذا عساه يجعل السلفي أو غيره يستشـيط لينـاقش إفـراط                
المسلمين من آل باعلوي أو غيرهم، وهو يعلم يقيناً أن كافة الطرح المعلل تتبناه منـذ                
عشرات السنين مدرسة معلومة، وسياسة محكومة، لا تملك من أمرها أمـام الكفـر              

ره إلى قبور المهاجرين والأنصار وهي غير مجصصـة         المدجج شيئاً، فالشافعي عشية نظ    
هو أيضاً لم يشهد البنوك والمصارف اليهودية المخصصة، ولو رآها وسكت لكانـت             

 .حجة السلفية المعاصرة قوية جداً جداً

ولهذا فنحن نرى أن المرحلة التي أورثت الأمة تجصيص القبور هي ذاا قد أورثت              
لتعامل بالمحظور، ولا جديد سوى أن الصوفي أفرط في         الأمة تشييد القصور والبنوك وا    

الاعتقاد واختلف العلماء في مسائله، والسلفي في الاقتصاد واتفق أكلة القصعة علـى             
 !..وسائله

 !..أليس كذلك؟

 

 ملاحظة عرضية

 على ما يباع من صور بأحجام مختلفة، وما يقوله          ٥٧علق الكاتب في الحاشية ص    
لان، وأن من نام وصورته تحت رأسه رأى النبي صلى اللّه           المفرطون في صور فلان وع    

 .. عليه وآله وسلم إلخ



 87

وهذا اعتقاد باطل من أساسه كراويه، واستطرد الكاتب إلى حكاية تروى عـن             
 . مع صاحب مليبار ونفخه في الصور حتى تحركت))تذكير الناس((

ولكننا نشـفق كـل   ونحن كما ذكرنا سلفاً لا ندافع عن الإفراط ولا عن الخطأ،  
هؤلاء المتجرئين على اللّه بإصدارهم أحكاماً لا تتناسب مع مسـتوى العلـم الـذي            

 .يتحدثون عنه أصلاً

فالقصة ذكرت على سبيل الكرامة، والكرامة مثبتة في كاتب اللّه وسنة نبيه صلى             
اللّه عليه وآله وسلم، والكرامة انفعال الظـواهر علـى غـير المعتـاد، واسـتدلاله                

 المعروف أن هذا في الآخرة، لأنه في مقام المحاسبة للفاسق           ))..وليس بنافخ     ...((:لهبقو
والمصور، وربما حصلت الكرامة في الدنيا بتحريك الصور حيث لا يستبعد أن تجـري              
كرامة لصالح، ونحن نقر الكرامة للصالحين، وليست شرطاً أن يكون سـيداً مـن آل               

سف يتحامل كثيراً في رد الكرامة لأا جـرت         باعلوي أو غيرهم، فإن الكاتب وللأ     
، )) انظر إلى هذا الهراء، بل الجرأة على اللّه          ((: على يد رجل من آل أبي علوي، ويقول       

ونحن وهو يعلم أن النفخ في الصورة من حيث قدرة اللّه على إجرائه على يدي عبـد                 
لنـا أن هـذه الكرامـة       من عباده ليس هراء ولا جرأة على اللّه، اللّهم إلا إذا تحقق             

               رِ النـاس، فهـذا تجـاوزنقص من قَدكَذّب الرواية فقط، ولا نلَة فتحتنمكذوبة أو م
، وأحسبه أن )) إذا لم تستحِ فاصنع ما شئت        ((: وتطاولٌ، وخاصة أنه ختم عبارته بقوله     

 .يكون المعنى منطبقاً على مثل هذا المتطاول والعياذ باللّه

ل هذا الكاتب الذي اجتهد جزاه اللّه خيراً في ملاحقة صـنمية      وكنت أتمنى من مث   
القبور والمشاهد أو القباب أن يكمل البحث ويساعد الأمة وخاصة في عصر الغثـاء              
على معرفة سنية ومشروعية بناء البنوك والمصارف العالمية والإسلامية والعربية، ومـن            

 تلطفاً مع مفاهيم    -بِدعِيتها:  نقل إن لم -هو أول من أنشأها في العالمين وأوجد سنيتها         
 .السلفية المعاصرة



 88

فالاندفاع التحليلي على غير الصورة الصحيحة أمر يثير الاستغراب، والحـق لـه             
 فهذه قصة انتشار المشاهد في الـيمن        ((: ٦١نصاعته في كل موقف ومقام، فقوله ص      

 .. إلخ))ن سبأ اليهودي وبداية القبورية الوثنية كانت على أيدي أحفاد عبد اللّه ب

نحن في كل ما نكتب لا نميل إلى أن نقف مع رؤية ضد أخرى، وخاصة إذا                : قلت
علمنا أن كِلا الرؤيتين لا تؤدي الغرض الأسمى من الطرح في المعالجة، حيث لا نرغب               
في زيادة الاشتباك بل نميل إلى فك الاشتباك وتجاوز عيوب من سماهم بالرافضة أو غير               

قبة المصطفى صلى اللّه عليـه      : التسميات، فإننا نضع السؤال رد الاستفادة     ذلك من   
وآله وسلم في المدينة، من الذي بناها وشيدها، والرافضة لم يحكموا الحجاز ولم تكـن   

 لهم فيها سلطة دينية ولا دنيوية؟ 

  عرف السبب الذي يجعل هؤلاء الكُتاب يغفلون مـا لا          ))من بناها ؟  ((وإذا عرف   
يشفع لأفكارهم ويشددون القول على ما يخدم رغبام، وللأسف فإن ظاهرة القباب            

انية، دولة الإسلام، وكان الأعاجم     ثمكانت من أعمال علماء وفقهاء دولة الخلافة الع       
يعظمون العلم والعلماء، ولهذا شادوا القباب على المشاهد والقبور تعظيماً لمقام النبوة            

 . عبادة لهموالعلماء والصحابة، لا

وقد كان مقابر الحجون والبقيع والشبيكة والمعلاة بمكة المكرمة مشحونة بالقباب،           
اني، فلا فاطمية ولا رافضة     ثموكلها كانت من آثار الخلافة الإسلامية خلال العهد الع        

هناك، وأما اليمن فالعجيب أن الكاتب قد وسع المشهد كثيراً عندما ربطها بعبد اللّـه             
يهودي وأحفاده، وهذا تجاوز تاريخي خطير، واندفاع سلفي مستطير، لا من           بن سبأ ال  

حيث الفتوى في مسألة القباب، ولكن من حيث التحليل العلمي والنقل المعرفي فقط،             
فهناك في اليمن عشرات القباب والمشاهد لا علاقة لها بالإسماعيلية ولا الباطنيـة ولا               

المذكورين دور في بناء بعض المشاهد والقباب       الرافضة ولا غيرها، وقد يكون لأولئك       
ولا شك؛ ولكن يجب التمييز والتفصيل حتى يتمكن الاستفادة علمياً من هذه البحوث             



 89

المطروحة في المستقبل، ولو حتى جدولة هدمها إذا حق الحق ويأت دولـة التوحيـد        
 .المرجوة إن شاء اللّه

 جهة أخرى لا علاقة لها بكافـة        أما هدم المصارف والبنوك فيحتاج إلى تعميد من       
فهي موجودة لـدى    .. رافضة وصوفية وباطنية وسلفية ومذهبية    .. الفئات الإسلامية 

الجميع، وكل المصلين يعبدون الدرهم والدينار، ويبنون أصنامه في عواصمهم، ولكن           
صعب جداً علينا جميعاً أن نتجرأ على ما بناه الكافر من المشاهد والبنوك والشـواهد،               

سهل جداً علينا أن نتناول الأموات وقد سقطت سقوف سياستهم مـن الواقـع،              و
 .فصاروا جيفاً لا يدافعون عن منجزام البدعية

 ..﴾بِئْس لِلظّالمين بدلاً﴿



 90

  ))هدي الإسلام في زيارة القبور والحكمة من زيارتها  ((: الباب الثالث

ة إلى ميدان آخر لا مقاتِلَ فيه،        لقد نقل المعرك   ((: كتب المؤلف عن الشاطري فقال    
وهرب من الميدان الذي يعرف أنه مغلوب مهزوم فيه؛ لأن سلاحه فيه الهوى والبدعة              

 .))والكذب الذي لا يخفى على أصحاب البصائر 

إن معالجة المسألة من باب المعارك الدائرة أمر عجيب وغريب أولاً، وكنـا             :قلت  
 الحريصين على سلامة المنهج النبوي من باب المناصحة،         نود دائماً أن ننطلق مع كافة     

 .وهي مبدأ الإسلام مع كل المخالفين

والكاتب وأشباهه مستأْسِدون ومتنمرون على المدرسة الصوفية وبدعياا، ونحـن          
ننتحل لهم المعاذير، فهم ينطلقون من عقيدة، ولا مساومة في هذه المسألة أصلاً، ولكن              

الشاطري من رؤية بدعية لا تمت إلى العقيدة بصلة، فلذلك كانت حجتـه             ربما انطلق   
 .ضعيفة، وهرب من ميدان المعركة إلى ميدان لا مقاتلة فيه

والمعركة الحقيقية هي معركة الكفر والإسلام، وما دون ذلك هي مسائل مختلـف          
 ـ             فاع عليها لا يمكن أن ترجح رؤيةً على أخرى لتكون قاطعة على الجميع، فالاستش

والاستغاثة والتوسل وما أورده المؤلف من كليمات عن العيدروس وغيره كلها تدخل            
تحت دائرة المسائل المختلف عليها، وعند الاحتكام الحق تقف عند مسألة الإفراط، ولا            

 .شيء فوق ذلك

وأما الحكم بالصنمية والوثنية والكفر ذه المسائل فحكم بدعي من أساسـه ولا             
، وإذا  )) غثائية الجميع    ((خ الإسلام، لأن كلا المسألتين تعالج من منظور         أصل له في تاري   

ما أصرت مدرسة المعركة الفاصلة التي لا يعجبها هروب أحد من الميدان فإننا نضـع               
الإفراط المنسوب لمدرسة آل باعلوي أمام التفريط المنسوب لمدرسة التبديع والتشريك           

الذات مقابلاً للمسألة ذاا كمعـادل في معركـة         في مسألة الحلال والحرام المصرفي ب     



 91

وإنما من أجل التعريـف  . المواجهة، لا من حيث إقرار إفراط مدرستنا في كل ما تعمل     
بإصرار معاملة مدرسة السلفية على المخالفة في الإجماع والدفاع عنه والاستفادة مـن             

 .عائداته وهو أصل في العقيدة ولم يقل أحد بحلّيته من الأطراف

 سنة للإذن الرباني في نقل زيارة نبي اللّه هـود           ١٣وإذا كان العيدروس قد انتظر      
، باعتبار الانتقال من وجهة نظـر المسـلمين         )١(من طريقة الفقهاء إلى طريقة الصوفية     

المذهبية والتصوف وآل البيت ليس شركاً ولا كفراً، وإنما مسائل مختلف عليهـا ولم              
لة على عدم التهور والاندفاع في اتخاذ القـرار سـوى           يقل بشركيتها أحد، وفيها دلا    

مدرسة التيمية الوهابية فقط؛ إذا كان العيدروس قد انتظر كذلك فكم مكث علمـاء              
السلفية الغثائية من الوقت ينتظرون الإذن لانتقال المعاملات الاقتصادية الإسلامية إلى           

 .االبنوك الربوية واليهودية في أقدس مواضع الأمة وأشرفه

ولا انتقال إلى ميدان لا مقاتلة فيـه، فالإسـلام واحـد،      .. لا هروب في المعركة   
والكفر واحد، وما اختلف عليه المسلمون لابد أن يؤخذ بعين الاعتبار، وما اتفق عليه              

 .المسلمون حلالاً وحراماً يجب أن يعرف موقعه من سياسة الاستعمار

صدار الحكم البدعي بتشـريك     وكم مكث الكاتب يقلب وجهة نظره في مسألة إ        
مدرسة بكاملها شهد العالم الإسلامي بفضلها عبر التاريخ ونشرها للعلم والفضائل في            
أصقاع العالم، ولم يقل أحد في عالمنا الإسلامي كله بكفرها أو شـركها أو ضـحية                

  .))شِنشِنةٌ أَعرِفُها من أَخزمِ((: أفرادها ومشاهدها غير مدرسة يقال عنها

                                                 
  .٦٩المصدر السابق ص) ١(



 92

 د الرحالش

 وأما السفر لغير زيارة القبور كما تقدم نظائره فقد ثبت           ((: ٧١كتب المؤلف ص  
ذلك بأدلة صحيحة ووقع في عصره صلى اللّه عليه وآله وسلم وقـرره الـنبي عليـه                 
الصلاة والسلام فلا سبيل إلى المنع منه والنهي عنه، بخلاف السفر إلى زيارة القبور فإنه               

قر عليه أحداً في أصحابه ولم يشر في حديث واحـد إلى فعلـه              لم يقع في زمنه ولم ي     
 .))واختياره، ولم يشرعه لأحد من أمته لا قولاً ولا فعلاً 

كل هذا الحشد من العبارات المقررةِ مبدأَ الرفض لزيارة القبور على نمط المدرسـة              
 وجهة نظر عليـا  الغثائية، ولا نود أن نحشر أنفسنا طرفاً مع الكاتب في المسألة لأن لنا           

في هذا كله لنخرج معاً من معركة الإفراط والتفريط إلى الإسلام الحق، وإنما نوضـح               
 .خطأً ورد في الاستدلال ذاته

 مشروعية زيارة القبور تؤكد     (( تحت عنوان    ٦٤فالحديث الذي أورده المؤلف ص    
عة في سجنها   ، ودخولها في مدلول الاستدلال على سعة الشري       ))حقيقةً تناقض الأحكام    

 .داخل أقفاص السلفية الغثائية
 : فحديث أبو هريرة رضي اللّه عنه يدل على أمور منها

 . زار النبي صلى اللّه عليه وآله وسلم أمه فبكى وأبكى من حوله-١
 .زوروا القبور فإا تذكر بالموت:  استأذن في أن يزور قبرها فأذن له، فقال-٢

وآله وسلم بالأبواء، وهذا يعني أن رسول اللّه صـلى          وقبر أم النبي صلى اللّه عليه       
اللّه عليه وآله وسلم شد الرحل وسافر، وما حكم هذا السفر وموقف رسـول اللّـه                

 صلى اللّه عليه وآله وسلم في رأي سلفية الغثاء؟



 93

، وفيه إشارة واضـحة بـالإذن       )) واستأذنته في أن أزور قبرها فأذن لي         ((:  قوله ثم
ا كانت  ثم، يعني حي  )) فزوروا القبور    ((: يارة القبر، وشفع ذلك بقوله    الإلهي من أجل ز   

 .تحت مدلول الحديث فإا تذكر الموت

وهنا يجب أن نعلم كيف ستنقل المعركة إلى ميدان آخر لا مقاتلة فيـه، وكمـا                
يحتاج المندفعون إلى تبرير الهروب في هذا الميدان الفسيح ليسجنوا الأمـة في القفـص               

 .لمهترئالغثائي ا

ومع هذا وذاك فلا زلنا نخاطب المخدوعين أن يختصروا المسافة ويأخـذوا بمبـدأ              
الاعتدال في كل الأمور لا إفراط ولا تفريط، فلن نقر الإفراط في الزيارة ولا في التعلق                
بالأحياء ولا الأموات؛ ولكنا أيضاً لن نقِر السلفية أن تكون بديلاً عن الإسلام الحق،              

 .ا قاله المؤلفولن نقرر م

 ! كيف يستمرئ هؤلاء الناس الكذب ويستخفون بعقول الناس؟.. لا أدري

 .واللّه المستعان

 

 النهي عن اتخاذ القبور أعياداً

سبق وأن أشرنا إلى نقض ما قالته مدرسة الغثاء عن منع شد الرحل بما ذكرناه من                
ب النهي عن اتخاذ القبور     الدليل، وإذا تعارضت الأدلة فلكلٍّ دليله ولا خلاف، وفي با         

وصلوا ((،  ))لا تجعلوا قبري عيداً   ((،  ))لا تجعلوا بيوتكم قبوراً   ((: أعياداً ذكر المؤلف حديث   
 .))علي فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم

وقد استجاب اللّه دعاء رسول اللّه في مسألة قبره ولم يقم أحد عند رسول اللّـه                
 يظنه الناس ممنوعاً، ولكن هذا الحديث كما هـو          الأعياد ولا المناسبات، ولا ثبت ما     



 94

معلوم خاص بقبره إذا أردنا مسألة الاستدلال بالنص، واللفظ واضـح ولا حجـة في            
 .غيره أصلاً من جهة هذا الحديث

وكل اجتماع لدى قبر أو ولي يجب أن يضبط بضوابطه الشرعية كما هو عند قبر               
 القبور حراماً فلا يجوز لأحد أن يجتمـع         رسول اللّه، فلو كان التحريم للاجتماع عند      

على قبر رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم بالخصوص، وأكثر الناس إنما يشـدون               
 .الرحال ويجتمعون عند قبر رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم

وأما ما ذكر الكاتب عن عادات الناس في زيارة هود ومسميات الأيام بأيام الحج              
لا يرتقي إلى مسألة الإيقان بالتعبد الذي هو مقصود الحجـاج في عبـادم              فإن هذا   

الشرعية، وإن وجد فحرام قطعاً، وهو الإفراط المذموم بغـض النظـر عـن فاعلـه                
 .ومعتقده، والنصيحة واجبة، وإصدار الأحكام بالشرك ور واندفاع

 

 تصحيحات

لم نجد لـه مصـدراً       لم يدخل مذهب الحنابلة حضرموت أصلاً، وهذا تقرير          -١
تاريخياً يؤكده، وأول المذاهب دخولاً مذهب أهل الحديث مـن أصـحاب الإمـام              
الشافعي كما نص على ذلك الطبقاتيون وعلى رأسـهم السكسـكي الجنـدي في              

 دخل اليمن في طـور      ثم دخلت بقية المذاهب،     ثم،  ))طبقاته(( وابن سمرة في     ))السلوك((
  .)) مرحلة تدوين المذاهب (( الحديثة بـ التمذهب أو ما يسمى في الدراسات



 95

 كلام لا أصل له مـن       )١()) وفدت الشيعة الإمامية مع المهاجر       ((:  قول المؤلف  -٢
 ولكنه لم يجد قبولاً، مما اضطر أحفاد هذا الرجل          ((: أساسه وللأسف، وأشد منه قوله    

  .))لديهم أن يتظاهروا بالدخول في مذهب السنة مع بقاء بعض العقائد الإمامية 

 ولا في غيره حجة على مدرسة       )) نسيم حاجر    (( لا يعتبر قول ابن عبيداللّه في        -٣
 علوي في هذه المسألة، ولابد من التنبيه إلى أنه يقصد الإمامة بمعنى المرتبة لا بمعـنى                 بني

، وأما من ضم إليهـا  )٢( )) سموم ناجر   (( و )) نسيم حاجر    ((: المذهب لمن قرأ كتابيه معا    
 ـ      بق صبح (( و ))جنى الشماريخ (( و ))د البصائر   ثم إ ((ية الكتب التي ألفت في هذه المسألة ك

 . واستعرضها كلها فسيتضح له الباعث الشخصي على التأليف بين الكتاب))الدياجر

 التصوف في اليمن وحضرموت سابق لمرحلة عبد اللّه الصالح المغربي حيـث             -٤
ربوع اليمن كمذهب إسلامي صوفي، وإنما كـان        كانت الطريقة القادرية منتشرة في      

 .التصوف بحضرموت ضعيف التأثير كقرار موجود وسلوك

وأول من تنفس الأنفاس الصوفية بحضرموت عبد اللّه بن أحمد المهاجر بعد عودته             
 .من مكة ودراسته مذهب أهل السنة علي يد أبي طالب المكي

ر يستفيدون منـه لصـالح       زيارة هود مظهر شعبي قديم، وكان كل أهل عص         -٥
سياستهم أو منهجهم، فقبل الفقيه كان مظهره مظهر الفقهاء، وبعد العيدروس صـار          

 .مظهره صوفياً

                                                 
 .٣١٨المصدر السابق ص) ١(
 - إمامة المهـاجر   يعني- وقد راجعت في هذه المسالة       (( : )) سموم ناجر    ((ومما يقوله في آخر     ) ٢(

إن ذلـك ممـا   : أخانا الذي انتهت إليه رئاسة الإرشاد في تريم السيد علوي بن شهاب فقال  
 ، وقد كرر هذا المعنى في محاضرته عن         ))عليه، ولا حاجة للتأليف فيه      ) يعني أجمعوا (أصفقوا  

 .حديث غدير خم



 96

وهذا يدل على تأثره بثقافة المراحل وعالميته كتجمع عام لكل صـوفية الـيمن،              
فأحمد بن الجعد الأبيني والشيخ سعيد وغيره يأتون من أطراف الـيمن وحضـرموت              

جتماع، وقد يأتي ألف طار من ناحية عدن وأبين، وهذا ما يشبه احتفالات             لغرض الا 
 . اليوم)) الجنادرية ((

 الصوفية من أشد طوائف هذه الأمة غلواً في القبور، وأهلـها            (( عبارة جائرة    -٦
هم الذين أدخلوا إلى أهل السنة بعد أن اختلطوا بغلاة الشيعة الباطنية وأخذوا بعـض               

قيقة أن الصوفية بحضرموت لا علاقة لها بالشيعة الباطنية ولا بغيرها،           ، والح ))عقائدهم  
وأما الغلو في الاعتقاد فحاصل لدى البعض كما حصل لـدى السـلفية في إصـدار                
الأحكام، وأما المصطلحات اللفظية فهي قاموس مدرسة إسـلامية أقرهـا العلمـاء             

 .الأثبات، وعلى الباحث المعلم أن يقرأ

 خرافة قبر هود من أصلها وراؤها الصوفية القبوريون الـذين            وإن ((: ٨٣قال ص 
  .))يريدون أن يؤسسوا لهم منطقة مقدسة يشغلون العامة من خلالها  

أكدت كتب التاريخ أن قبر هود والخلاف حوله مسألةٌ سـابقةٌ للصـوفية             : قلت
 حـال   والتصوف، وإنما استفاد الصوفيون على مختلف مفاهيمهم من المناسبة كما هو          

من سبقهم من الفقهاء، والعبارة المشار إليها في الكتاب عبارةٌ ممتلئة بالتحامل علـى               
الصوفية وقبوريتهم كما يزعم، وهناك باليمن مناسبات قبوريةٌ يستفيد منها السلفيون           
في نشر آرائهم وأفكارهم، وربما جاء عصر يكون المظهر كله سلفياً، وما الذي يمنـع               

لفيين لا يحبون زيارة القبور ذاا ؟ وها هم يشدون الرحـل إلى             ذلك وخاصة أن الس   
مع أنه لا يوجد فيها قبر أصلا، وإنما تجمع لتجديد ذكـرى            -زيارة الجند ليس للزيارة     
 ولكن للتحذير منها، وإلى ابن علوان ولكن للتحذير منها،          -دخول الإسلام إلى اليمن   

ولا أدري مـا    .. ولكنهم يشدون الرحل  . .ة التحذير والدعوة إلى اللّه    بنيوإلى غيرها   
 !الفائدة لهذا التراع الغريب في الجسم المنهوك؟



 97

 



 98



 99

 
 
 
 
 

  

 ع آتابمقفات و
)) فكر والـمجتمع في حضرموتلا  ((  



 100



 101

 

 

  

 

 مشكلة مصادر الثقافة والتلقي الفكري

عندما يطالع المرء نتاج الأقلام وحصاد الأعمال الكتابية في الموضـوع الواحـد،             
تفاق الكل في غاية معينـة وفي       ويرى اختلاف وجهات النظر في التعليل والتحليل، وا       

استخدام الأدلة المشتركة؛ يتعرف تماماً على مسألة التلقي والأخذ، وآثـار الإدخـال             
 مسألة نسـبية    )) الحق   ((الفكري على عقليات الكتاب والمفكرين، وذا تصبح مسألة         

ه، ففهم كـل     الذي يريده اللّه في عباد     )) الحق   ((لدى المتناولين للقضايا، إذا ما اعتبرنا       
 .منهم مدلول الأدلة بمعنى لم يفهمه الآخر

هذا للمجتهدين المنصِفِين، ويسلم لأهل الاجتهاد اجتهادهم بلا شك، وأما ما نحن            
بصدده فهو مسألة الاستعداء في الاستدلال، ووضع الكتاب والسـنة علـى طريـق              

ضع قواعدها في   الأهواء، وإن لم تكن على طريق الأهواء فعلى طريق خدمات مدمرة و           
بلاد المسلمين فقه الكفار وفلسفام المادية الوضعية ذات العقلانية اردة تمامـاً عـن          
مسألة الأخذ بحسن الظن وفهوم أهل اللّه، وما يسمى في ثقافـة الإسـلام الخالصـة                

  .))الغيب، وانفعال الظواهر، وأفضلية التفاوت، وأدب الخلاف((



 102

، اللّهم إـا    )) مادة الفقه في الدين، وبضاعة المتدين        ((وهذه المسائل وأشباهها هي     
الإفـراط، والتفـريط،    : قد تكون لدى الأمة عمومها، وخصوصاً على ثلاثة أطراف        

 .والاعتدال

 لـدى المـثقفين     )) فقه المعرفة الثقافية     ((وهذه المحاور الثلاثة هي مادة البحث في        
ميدان المعركة الـتي تجـول فيهـا        الإسلاميين بالذات، وهي من وجهة نظرنا بالطبع        

 .كتائب المعارك توحيداً وأصولاً وحديثاً ومذهبية وغير ذلك

والمكتبة الإسلامية بتاريخها الطويل مشحونة ذا التراث علـى مختلـف نماذجـه       
ومحاوره، ونعتقد يقيناً أن الجميع لهم قواسم مشتركة تسمى عين الحقيقـة وهـدف              

 فهم النصوص وفي محاور وضعها من حركة الوعي         الجميع، ولكن الإشكال انحصر في    
 .هذا في داخل دائرة الإسلام والمسلمين. والعلاقات الشرعية والاجتماعية

ولاشك أن الثقافات القادمة من خارج هذه الدائرة لها دورها في التـأثير سـلباً               
قفين الإعلاميين  وإيجاباً على فقه المعرفة الثقافية، بل وربما كان لها أثر فاعل في شن المث             

معارك طاحنةً ضد محاور الثقافة الإسلامية المتوارثة، وهذا ما نشهده اليوم في سـاحة              
 .المراحل الغثائية المعاصرة

إننا نعلم يقيناً أن التعفن قد أصاب الفكر المتمرحل لدى كـثير مـن الشـرائح                
 الواقع المتردي   الإسلامية، وأدل دليل على ذلك حالة الواقع الاجتماعي كله، وفي هذا          

جملَةٌ من حملَة الأقلام يبنون شخصيام وتيارام داخل أرائـك الظـل وطنـافس              
المكاتب على حساب إهانة الآخرين، ظانين بجهلٍ مركبٍ أم حماةُ الاعتدال في رؤية             
البشرية، وحملة راية الوسطية في الفهم والوعي والاعتقاد والسلوك الاجتماعي، وأم           

  .))مراد اللّه في خلقه((.. نسان وحريته، وأم الباحثون عن الحقيقة الإيمانيةأنصار الإ



 103

وهذا الاعتقاد تتهاوى حصونه عندما يبدأ أحدهم معبراً عـن حفيظـة نفسـه              
ومكنون توليف ثقافته، ورسم دوائر طموحه أو نفثات عقدته الذاتية أو المركبة علـى      

ويجب أن نقف وقفة صدق وتحـد واعٍ        شكل محاضرة أو تأليف أو مناقشة وغيرها،        
لردع هذه الأباطيل وتحجيم هذه الأضاليل، ليس رغبة في إسكاا ومنع العمل ـا أو             
التعلق بأهداا؛ لأننا نعلم أن كل ممنوع مرغوب، وأن الحياةَ المعاصرةَ سوق توليـفٍ،        

ى حساب قوة   يتأثر العقل والقلب والأمة فيها بمورودات العرض والطلب المتنافس عل         
 .لا البناء الإسلامي.. التأثير الإعلامي

ولكن لأن انطلاقنا في تحجيم هذه الرؤية نابع من أصالة الإسلام ذاته يوم أفرز لنا               
في خريطة مسيرة الأمة ومسيرة أفكارها ما يحصل من انحراف وانصراف وانجـراف،             

 )) فقهنا المعرفي الثقافي   ((ر  ولما كان هذا الانحراف والانصراف والانجراف دائراً في محاو        
 دائرة التوسـط    ((المألوف من مدارس الأمة؛ فلابد أن نعيد أَلْسِنة وأقلام أصحابه إلى            

 وإن جار بعضهم على بعض؛ لأن الجور والبغي مسـألةٌ بشـريةٌ واردةٌ              ))والاعتدال  
قـد عـن    يغذِّيها الطبع، ويدعمها العلم والجاه، ويرفع ا الطموح عند البعض، والح          

 .﴾وما اختلَفُوا إِلاّ مِن بعدِ ما جاءَهم العِلم بغياً بينهم﴿البعض الآخر، 

وهذه مشكلة الخلاف والاختلاف داخل دائرة الإسلام والمسلمين، ولها بلا شك           
حد معين لأن ما فوق الخلاف والاختلاف قواسم مشتركة تجمع المختلفين إذا أرادوا             

 .العدل

ما نشهده على عصرنا الأخير من ظاهرة الاستعداء الباتر والهتك الفاجر على            وأما  
تشويه المذهبية والصوفية وآل البيت مسألة فيها نظر، وفوق هذا النظر ترو واحتيـاط              
حتى لا نقع فيما وقع فيه الآخرون من الاستعداء الممقوت، حيث إن النصح والتوجيه              

 .فوالتقييم أمر مقبول من كل الأطرا



 104

وإذا كانت رائحة الاستعلاء ممقوتة عند أولي الإنصاف والتروي فكذلك رائحـة            
ومرحلتنـا المعاصـرة تقـف مسـؤولياا        . الاستعداء في التناول ممقوتة لدى الجميع     

ومسؤوليات مثقفيها عند القيام بما يلزم للمرحلة وإصلاح فاسـدها، وكفـى ـذا              
 . ويتعاون على خدمته الجميعالمشروع نعمة وموقفاً ينطوي تحت ظله الكل

وليس إصلاح فاسد المرحلة بالتجني على ماضي التراتب الاجتماعي، ولا علـى            
كشف عورات الناس وإيراد مثالبهم ومعايبهم وحشد عبـارات المعرفـة المنطقيـة             

 ترميم مـا أفسـدته      بنيوالشرعية لإدانتهم وإدانة مفاهيمهم، وإنما إصلاح الفاسد بت       
اسات التمول التي كانت مسؤولة مباشرة عن هذا التجني وتفريخ          مراحل التحول وسي  

 .بنيالعقليات المثقفة الغثائية بالت

فكثير من الأقلام المتحركة في واقع اليوم ربما لم يكن لهـا أي نصـيب في بنـاء                  
بحكـم الاسـتتباع   -التركيبات الفكرية والعلمية الشرعية بالأمس؛ بقدر ما كانـت      

 منفّذاً أو ملتزمةً بما يلتزم بـه الموظفـون ضـمن الـدوائر              -للمشاريع الاستعمارية 
  .)) مخدومية المرحلة ((الاستعمارية المبرمجة 

 ، ونعـذر    )) المرحلة ومبناهـا     (( ، و  )) الكلمة ومعناها    ((ويلزمنا وهؤلاء أن نفقه     
 .الضحايا، ونسهم في معالجة الجراح لا تعميقها

 وحربائِيةٍ في الصور والهيئات والكيفيات فإننـا        ومهما يكن من تثَعلُبٍ في المواقف     
نرى أن الاستعداء المفتعل يجب أن تحُجم ممارسته وتدك تحصيناته ليبرز الشبح المختفي             
بقناعه خلف الجدران والحواجز، ونتحدث وجهاً لوجه مع أضدادنا، أو أن نتعانق مع             

 .أصدقائنا وإخواننا



 105

 مجالَ للمثاليات البيزنطية من خلال عبادة الحـروف         فلا بديلَ لنا عن واقعنا، ولا     
والكلمات في محاريب البغي والظلم، وواقعنا محتاج لنا جميعاً، ومثالياتنا التي ورثناهـا             

 .تدعونا أن نكون على غاية الشجاعة أمام جبناء المراحل

فعِلّـة  فالجبانة سر ورثه الكثيرون من تركيبات الحياة المتناقضة، أمـا الشـجاعة             
اكتسبها البعض من الاحتكاك بشبهه ومثله في معركة الصراع الدائر، ولهذا صـارت             
شجاعتنا جبانة، وجبانتنا شجاعة، ولا قيمة لهما جميعاً في واقع التأثير عند الحديث عن              

 .الإسلاميةِ الحَقّةِ شجاعةً أو جبناً

  ))مرحلـة التنـوير      ((إن علة المرحلة التي أطلق عليها بعض المثقفين والمفكـرين           
 -مرحلةِ ما بعد الحروب العالمية    .. وهي ما ابتليت به الأمة الإعلامية في مرحلةِ الغثاء        -

أا مرحلة اجتثاثٍ مبرمجٍ لكل مقدرات الأمة الإسلامية قراراً ودولةً وحدوداً ودينـاً             
ثيقـاً، وعنـها    وثقافةً وسياسةً واقتصاداً وتربيةً وتعليماً وسيادةً وتاريخاً وحضارةً وتو        

 ولكنكم غُثاءٌ كغثاء السيل، يلقـى علـيكم         ((: يقول الرسول صلى اللّه عليه وسلم     
  .))الوهن

وهذه هي قضيتنا المصيرية وقضية الأمة الإسلامية في العالم، والإسلام عالمي الرؤية            
ير وعالمي المعالجة، والعلل التي وردت على المسلمين إنما وردت من سقوط قرارها ليص            

في يد عدوها، وأول ما يجب استعادته لإصلاح الأمة استعادةُ قرارها، ودمغُ مواقـف              
 .وسياسة وثقافة عدوها ولو كانت تناقش المسألة بلسان الإسلام

.. ولشمول مواقف وسياسة وثقافة العـدو مراحـل       .. ولفقد القرار تاريخ محدد   
ء قبيلة على مثلها وانتهاز     ومسألة استعلاء شريحة اجتماعية على شريحة أخرى واستعدا       

والسياسات .. فئة فرصة التشفي من فئة أخرى إنما هي ثقافة وسخافة الهزائم المصنوعة           
 .رات المؤسسات والخطط والأفكارثمو.. المدفوعة



 106

وقد سبق الإسلام كافة المنظرين والمفكرين وحملة الأقلام مـن كـل النمـاذج              
      نيارِس عسكر المسـيخ       والأفكار، فوضع خريطة الانحطاط، وبترز ممواقع التعفّن وأَب

 .الدجال في كل مرحلة وتحول

والإسلام معالِج عدلٌ، أما الإسلاميون والمسلمون والمستسلمون فضحايا مراحـل          
الغثاء على كافة المسميات الفئوية بدءاً من مرحلة السقوط في أحضـان الاسـتعمار              

ار العالمي المعبر عنـه  ثمستهتار الإلحادي والاستوسقوط قرار الخلافة، وايةً بمراحل الا 
 .بالعولمة والعلمنة

والمثقف الواعي، والمسلم الغيور، والمفكر الفذ، من يقرأ الكتاب والسنة لمعالجـة            
هذه المراحل ورفع مستوى ضحاياها إلى الإسلام، وليس عكس ذلك، فلسنا في حاجة             

عمارية والاستشراقية لينسف بناء الأمة     ر فقه التحولات الماركسية والاست    ثملمثقف يست 
ليظهر علماً مفكراً مثقفاً مستلهماً مفهوم      .. الاجتماعي والفكري بما فيه وعلى من فيه      

 كما يعتقد، ويعمق جـراح التناقضـات الـتي          )) خالص الكتاب والسنة     ((رؤيته من   
 .أصيبت ا أمة الإحباط بعيد اقتسام الكافر تركة الرجل المريض

 لا يريدون منا إلا أن نعترف زيمة مدارسـنا          )) المتفيقهون والمثقفون    ((كان  وإذا  
لأن أسلحتهم الفتاكة ذات السم القاتل قد كشفت عوار         -الإسلامية صوفيةً ومذهبيةً    

التصوف، وفقهاء الحيض والاستنجاء، وسادة الحضرات والموالد، وأبى جيش المعسكر          
رية والأفكار الاستشراقية إلا أن نموت ويمـوت        التنويري المدجج بالأسلحة الاستعما   

 إذا كان الأمر كذلك فإننا نؤكد فشل ما         -معنا كل شيء ورثناه عن آبائنا وأجدادنا      
يطرحون وفساد ما يعبرون ويقولون، وندعوهم إلى مراجعة أنفسهم وتحديد وجهات           

مةٍ أُخرِجت للناسِ   كُنتم خير أُ  ﴿: مصالحهم، باعتبارهم جزءاً من أمة قال عنها مولاها       
، وباعتبار مسؤوليتنا المشـتركة     ﴾تأْمرونَ بالمعروفِ وتنهونَ عنِ المنكَرِ وتؤمِنونَ باللّه      



 107

معهم ومع كافة الخيرين في هذه المرحلة لتجاوز عيوب المراحل وبناء الإنسـان مـن               
 .الداخل

م الإسلامِ بناءُ مراحلٍ وليس     وعِل.. فالكتاب والسنة منهج أمة، وليسا مصدر نقمة      
هدمها، ومن لم يفقه تحولات المراحل من داخل معاني الكتاب والسنة فلن يسـتطيع              
رسم حالاا ومعرفة تطوراا، حيث إن الواقع ومعايشة الإنسانية في مسيرة العالم إنما             

 .ترضخ لهذه الثوابت، ولا ترضخ الثوابت لرغبات الإنسان 

ل المفكرين والوجهاء عن الالتزام الكلي بالثوابت، فضلاً عن         وقد قَصر بعض أوائ   
الخلف الذين أصام داء الأمم، وداءُ الأمم البغضاءُ والحسد، وهي تتجلى واضحة في             

 .ثنايا عبارات المثقفين المعاصرين كما أخبر عنه صلى اللّه عليه وآله وسلم

ت التي جعلـت مـن آل       وأي بغضاءٍ وحسدٍ أشنع من هذه التحليلات والتعليلا       
البيت النبوي في مرحلة التنوير طواغيت وأصناماً، ومن أفكارهم ومفاهيمهم استعلاءً           
واستخداماً، وجعلت أيضاً من أتباع مدرستهم العالمية مشايخ مستغفلين ومستدرجين،          

كما يشـهد بـذلك     -ومن واقع المسلمين القائم على التحابب والترابط والانسجام         
 .ة والمخدومية الشنيعةثم ماً بالخيانة والسخرة الآ-م الخاصحقيقة حاله

ومع هذا وذاك فإن تدني الثقافة الإسلامية في كافة الأدوار المتمرحلة كفيلةٌ بـأن              
يحدث فيها ما يعكر سلامة العلاقات الاجتماعية، وهذا أمر بـديهي إلا في مرحلـة               

لمتأخرين واعتبروها من وجهة نظرهم ثورةً      التنوير التي آمن بمنهجها جملةٌ من المثقفين ا       
 .على الدور الصوفيّ المتعفّن على غير بديل

والصوفية والتصوف شماعة المتأخرين الذين يلقون عليها كل تبعـات الانحـراف            
والفشل، مستتبعين في هذه الرؤية مدرسة الاستشراق والصليبية، التي فتحت أبـواب            

أبواا، وأنشأت العقول الربوية المستنيرة من داخل       المعركة ضد المدرسة التقليدية على      



 108

 إم مستتبِعون مدرسـةَ الاستشـراق       ((: مدرسة الخدمات والأزمات، وعندما نقول    
 بـدأت  )) المذهبيـة  - التصوف (( فهذه مسألةٌ لا غبار عليها، لأن معركة  ))والصليبية  

لصليبية قبيـل مرحلـة     أول ما بدأت بين علماء المذهبية الصوفية وبين الاستشراق وا         
انية تلك الدولة التي انتشر فيها      ثمالاستعمار، وطالت هذه المعركة منذ عصر الخلافة الع       

مذهب التصوف والمذهبية على علاته في العالمين العربي والإسلامي، وكان مصدر قلق            
للقوى الاستعمارية واليهودية في العالم؛ لأنه كان ممثلاً برجل القـرار عبـد الحميـد              

 .آخر خلفاء المسلمين.. لثانيا

واكتسب التصوف والصوفية العداء، لأنه كان مذهب دولة الخلافـة، وتحملـت          
ارية مسؤولية الحملات الدعائية ضد الخلافـة ومدرسـة         ثمالقوى الاستعمارية والاست  

 .التصوف، مستفيدةً من ضعف الدولة ذاا ومن أزمات الصوفية وتجاوزام

 ..ومن هنا بدأ الصراع

وسقطت دولة القرار، وتجزأت المنطقة، وبدأ المشروع التنـويري علـى أيـدي             
 .)١(السماسرة الأوروبيين وعملائهم المخدوعين

 : وبرزت في عالم الأمة منذ تلك المرحلة الأزمات التالية
 . سحب القرار الإسلامي إلى أيدي الدونمة وحزب الاتحاد والترقي-١
 .ركة الرجل المريض قيام الحرب العالمية لتقسيم ت-٢
 ظهور نشاط اليهود ومنح أرض قومية لهم في فلسـطين بواسـطة اتفاقيـة               -٣

 ).سايكس بيكو(

                                                 
الثانية، وظلت الجزيرة العربية تحـت  استسلمت الامبراطورية العثمانية في اية الحرب العالمية     ) ١(

الحجاز، نجد، شمر، عسير، اليمن، وكان مستقبل هذه الدويلات         : حكم خمس دول مستقلة   
 .مرتبطاً بالصراع الداخلي فيما بينها تحت إشراف السياسة البريطانية



 109

 .م١٩١٧ ظهور الثورة البلشفية في روسيا -٤
 . دعم الدعوة التنويرية في قلب الجزيرة العربية-٥

وتعايشت هذه البؤر المشتركة في وضع مضطرب وسياسة عالمية استعمارية قلبت           
 )) التشكيلات الشعبية    (( والقوى التحتية    )) السقوف السياسية    ((زين القوى الفوقية    موا

ة الفكرية المتوارثة، تحقيقاً لما أخبر      بنيمرحلةً بعد مرحلة، حتى مرحلة الاستعداء على ال       
لَتنقَضن عرى الإسلام عروةً عـروةً، كلمـا        ((: به صلى اللّه عليه وآله وسلم في أمته       

تقِضبالتي تليها     ن الناس كسمةٌ تورالصـلاة، ورب       :  ع نهوآخر ،نقضاً الحكم أولهن
 . ))مصلٍّ لا أمانة له

إنّ مرحلة التنوير التي برزت بعيد تقسيم تركة الرجل المـريض وبعـد مرحلـة               
الاستعمار وإعادة ترتيب الحدود العربية والإسلامية من وجهة نظر الإسلام ذاته إنمـا             

ي مرحلةُ غثاء، ومرحلةُ نقضٍ وقبضٍ، وشواهدها قائمةٌ في أوسع بلاد العالم العـربي       ه
 .والإسلامي سياسةً واقتصاداً وإعلاماً وتعليماً وتربية

وإذا كان المتنورون قد صبوا جام غضبهم وعدائهم على الصوفية والتصوف حتى            
ؤسسات العلمية والفكرية   بواسطة الم -انتصروا عليهم وسحبوا من تحتهم بساط التأثير        

 ونجحوا بأقلامهم وأقدامهم مـن      -المخضرمة، وبمساعدة عقليات الاستسلام والإعلام    
وضع مناهج التربية الحديثة، التي أفرغت الطالب على مدى مئة عام وزيادة من علاقته              

، بالمذهب والتعليم الأبوي، وأدخلته إلى المنظمات السياسية والحزبية الشرقية والغربية         
 على الحكم والأنظمة على     ثموعلمته الاستعداء على المعلم والإدارة والمدرسة واتمع،        

غير مقاييس ولا ثوابت، وكَبر هذا العقل المتمرد بين الإدارات والـوزارات وخدمـة           
المناهج الكفرية والتنظيمات السرية والجهرية ودعوات الإباحية والحريـة؛ إذا كـانوا            

 لَحرِي بعد هذا كله أن يتجرؤوا على التاريخ والعلماء والأولياء،           نجحوا في ذلك فإنه   
ويشكلوا مادته الثقافية صلصالاً ينفخون فيه الروح المادية بالتحليل العلمي والاستدلال           



 110

 على الدور الصوفي وعلماء المذهبية      -كما يظنوا -الأنثروبولوجي؛ ليقيموا حجة علمية     
 .الإسلامية 

لالات المرصوصة بعناية بين الحين والآخر إلا شـبيهةً بتلـك          وما الحجج والاستد  
النصوص والاستدلالات التي يكتبها كل مستعدٍ على تاريخ الإسلام وتاريخ الخلفـاء            

 .وعلاقتهم بسياسة الحكم والعلم بعد رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم

منهجاً خطيراً في تناول التاريخ      كما سموا أنفسهم     )) المثقفون التنويريون    ((لقد ج   
والعلاقات بين المدارس الإسلامية، وجعلوا مادة الخلط والخبط التي يعتمـدوا أدلـةً             
وثوابت يحكمون ا على المراحل والمدارس والأفراد، وكما تحملوا مسـؤولية تتريـل      

ينةً لأهوائهم  القرآن على غير ما أُنزل وفسروه على غير ما فَسره الأوائل، واتخذوه عج            
وسياسةً لمدارسهم فلقد تجرؤوا أيضاً على كشف حقيقة هذا الشذوذ واعتـدوا بـه              

 .وافتخروا بسبقهم إليه

وقد ورد في الحديث الذي رواه ابن ماجه عن رسول اللّه صلى اللّه عليـه وآلـه                 
ن كاتم العلـم    إذا لَعن آخر هذه الأمةِ أولهَا فمن كان عنده عِلم فليظهره، فإ            ((: وسلم

 .))يومئذٍ ككاتِم ما أُنزل على محمد

وذا نرى أن تناول المثققين المتنورين ومن نحا نحوهم في هذا اال لقضية الهجوم              
على المدرسة التقليدية يقف عند دراستنا المتأنية لعلامات الساعة، وما يقع للأمة بـين              

 ينطق عن الهوى صلى اللّـه       يدي الدجال وعلامات التحولات، التي يخبر عنها من لا        
 .عليه وآله وسلم

وليست قضيتنا هي الرد على مؤلفٍ بعينه، أو كاتبٍ بذاته، أو موافقٍ لـه علـى                
نزواته؛ ولكنا نخاطب مدرسة بأكملها تحملت بجسارةٍ مسؤوليات الخدمة لسياسـات           

نَ والقرار  التحول والنقض على غير قرار إسلامي، بقدر ما منحتها القوى العالميةُ الإذ           



 111

الإعلامي الاستسلامي، فذهب تلامذا المخدوعون يبنـون شخصـيام ومراتبـهم           
الاجتماعية من خلال هدم مدارس ومراتب الآخرين بشبهات ومتناقضات أشبه مـا            

 .تكون بحصان طروادة

إن هذا التنوير الذي سمح الكافر به في الأوطان المستعمرة هو المتنفس السياسـي              
وى التنوير أمام أضدادهم الصوفية وآل البيت، وصعب على المتنورين          والاجتماعي لق 

تقديم الولاء لآل البيت النبوي، لأن البشرية كلها من آدم، ومن أبنـاء آدم اليهـود                
والنصارى، الذين استساغ التنويريون خدمتهم في السياسة والاقتصاد والتربية والتعليم          

 .لقرار الإسلامي ومدارسه التاريخيةوحمل هم معركة القومية العربية ضد ا

إن معركة الصوفية والمذهبية مع أضدادها معركةٌ اتخذت أدواراً متنوعـة، وقـد             
رته الصحوة المعاصرة لتثبيـت     ثموصلت اليوم إلى دورها الأخير، هذا الدور الذي است        

لفئويـة  سياستي العلمنة والعولمة وخدمة برامج الكافر في الإدارة والاقتصاد والحزبية وا          
والتيارية والمصارف الربوية والمعاملات التجارية وتأمين الوظائف والمراتب الاجتماعية         
بين أبناء آدم، مقابل رفع وتيرة الحرب الإعلامية ضد مدرسة التصـوف وآل البيـت             
والمذهبية، وتفصيل عورام وعيوم ونقائصهم، والتشفي من علمائهم وأوليـائهم،          

لة إلى زبالة التاريخ، وليس إلى جهنم، لأنه لا يملكها أحـد،     ودحرهم مرحلة بعد مرح   
وإن كانوا قد رشحوا كل أبناء فاطمة الزهراء للسكنى المشتركة مع قارون وفرعـون              
وهامان، واستصفوا لأنفسهم جنة عرضها السماوات والأرض، ونحن لا نعترض على           

تي نورِثُ مِن عِبادِنا مـن كـان        تِلْك الجَنةُ الّ  ﴿: قضاء اللّه وقدره، وقد قال في كتابه      
واستقطاع أراضـي   . ، لكن الذي نعترض عليه برامج الكفر، وسياسة مخدوميه        ﴾تقِياً

 .الجنة لسماسرة المدرسة الإعلامية المعاصرة

ونصنع طريقاً وسطاً لا غُلُو فيه ولا إفـراط         .. وخير لهم ولنا أن نفيءَ إلى أمر اللّه       
 فهل من مستفيق؟.. رين والمستعمرينثمفرصة على المستونفوت ال.. ولا تفريط



 112

إذ لا مخرج لنا من هذه الفتنة سوى الاعتصام بكتاب اللّه وسنة نبيه، كما أنـه لا                 
مفر لنا من الاعتراف بسذاجة الكثير منا حتى تأخرنا عن منهج الاعتدال والتوسـط،              

 .كما تدين تدانو.. وتجاوزنا الحدود الشرعية في كثير من معاملاتنا للآخرين

والاعتصام بكتاب اللّه تعالى وسنة نبيه تلزمنا جميعاً إعادة النظر في كثير من الأمور              
ليس استرضاءً للآخرين، ولا طلباً لعطفهم وشفقتهم، فمن كان في الغثـاء والقـبض              
والنقض والحيل والربا واستتباع اليهود والنصارى في الاقتصاد والتربية والتعليم وهلم           

 .لن يكون أقدر على إعادة ترتيب الأمة إلى الكتاب والسنة والسلفية الحقةجرا 

وكذلك حال المنتمين إلى مدرسة التصوف والمذهبية ومن سار بسيرهم اليوم، فما            
هم إلا ضحايا مراحل التحول والتقولب والتمول، وقد نسـي النـاس التمـذهب              

  .))علمنة الدين وعولمة التدين((والتصوف، وفتح باب 

لقد ثبت لنا يقينا أنه لن تعود لنا ذه الرؤى الجديدة قيمةٌ ولا دين ولا دولةٌ، وإنما                
ار، فغالب شرائح آل البيت والمشايخ والقبائل وفئات        ثمهو مشروع من مشاريع الاست    

اتمع الإسلامي والعربي قد أعيدت صياغتها وصناعتها خلال القرن الماضي وما قبله            
رفة وعلم وعمل الأوائل أهل الذوق والعلم والإيمان إلى مستوى          لتترل عن مستوى مع   

: عبادة العجل وبيع الدين بالدنيا، ولهذا تجرأ المتقولون وتعدى المتمولون، قال تعـالى            
﴿ كُمدِلْ قوماً غَيربتسا يلَّووتثموإِنْ تثالَكُموا أَمكُونلا ي ﴾. 

مفْرِطٍ مندفع،  : ةٌ إلى صنفين من المثقفين    إن مشكلة الصراع وخدماتِه المريضة عائد     
 .ومفَرط منتفع

وكلا الفئتين هي علة المنهج الإسلامي ومحور الصراع الإعلامـي، وكلاهمـا لا             
 .يصنع حلاً ولا يساهم فيه، وغاية ما يصنعه وضع الزيت أو الوقود على النار



 113

دل الثالث في نشر    والمسألة بالنسبة للإسلام هي مسألة أخلاق، والأخلاق هي المعا        
الإسلام، فالمعادل الأول كتاب اللّه، والثاني سنة نبيه، والثالث أخـلاق النبـوة، ولا              

 .تطلق مسألة الأخلاق على علاا بل تقيد بأخلاق النبوة، وأخلاق النبوة ميراث

والمتناول لضده وخصمه ومعارضه على غير ثوابت أخلاقية لابد أن يتجرد مـن             
بوع الأعظم الذي يستدل برسالته، فيكون استدلاله مجرد مادة نصية،          معنى الاتباع للمت  

وهذه علة المثقفين اليوم، وهم المسـؤولون عـن خطـورة           .. ))نصاً دستورياً ((: أو قل 
 .، ومنهم من يعلم، ومنهم من لا يعلم))نقض العرى((التناول المسمى في الإسلام بـ

ور المكتوبة والمراجـع المشـحونة   وما كان العلم في مدرستنا الإسلامية علم السط  
وحدها والاستدلال النقلي عن المؤرخين والرواة، فهذه حلبة واسعة الانطلاق كـثيرة            
الانزلاق، وإنما هناك علم السند وعلم الأخلاق، وهي المواقف، وموقعهـا صـدور             
العلماء وشرف الطلب الذي حملوا أمانته بالسند المتصل، وأمـا غالـب المنـدفعين              

عين في كل عصر فهم ممن نالوا نصيباً من علم التصانيف والتآليف وتدرجوا في              والمنتف
.. شهادات المدارس والتوليف، يهدمون التركيبات الفكرية والاجتماعية على أهلـها         

حيث لا إسهام لهم في بناء التاريخ الإنساني، ولا يفقدون في الهدم غير إزاحة الكابوس               
 .جتماعي، وهذه هي مشكلة العقدة والطموحالذي ينازعهم المظهر والمقام الا

وأما علم التلقي والأسانيد فهو علم يجمع بين الأخذ بـالنص المكتـوب، وبـين             
بلْ هو آيات بينات في صدورِ الّـذِين أُوتـوا          ﴿نورانية المعرفة التي تقذف في القلوب       

لمعرفة، وكيفيـاتِ التنـاول     راتِ ا ثم: ، والفارق الواضح بين العِلمينِ والحالينِ     ﴾العِلم
 .للمواضيع والمواقف والمراحل

 نرى أن الوقت قد حـان       -مرحلةِ بروز علامات الساعة   -ونحن في مرحلةِ الغثاء     
 من أحيا سنتي عند فسادِ أمتي فله أجر مئـة           ((: لفهم مدلول الحديث الشريف القائل    



 114

 أيضاً قوله صلى اللّه عليه وآله       ويدل عليها . ، والسنة هنا هي المواقف الأخلاقية     ))شهيد
 عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعـدي عضـوا عليهـا              ((: وسلم

  .))بالنواجذ 

والسنة في هذا الحديث إنما تفسر بالمواقف، إذ ليس للخلفاء الراشدين سنة بمعـنى              
 .واقف في الفتنسنة الرسول القولية والعقلية والتقريرية، وإنما المقصود سنة الم

وإننا اليوم أمام هذا المنطلق الخطير والشر المستطير الذي يخندق اتمع ويبرزخـه             
إلى فتات متناحرة لفي حاجةٍ إلى علماء ومثقفين من نوعٍ إسـلامي، لا مـن واقـع                 
إعلامي، فالإعلام سياسة خبط وخلط، والواقع شاهده العدل، والمثقفون الإعلاميـون      

ة صنعوها أو   بنيالتقليدي بعاداته الباقية على أهله، إذ ليس لهم فيه أدنى           يهدمون اتمع   
يقول مـاركس في    . أقاموها، فماذا يضرهم إن هدموا كل شيء على رؤوس الآخرين         

  .)) أخربوها فليس لديكم ما تفقدونه فيها ((: إحدى مقولاته

ن الجميـع   والمثقفون الإسلاميون  يحيون سنة المواقف وسنة الأخلاق، ويعـذرو         
ويتجاوزون عن الأخطاء، ويظهرون المحاسن، ويخفون المساوئ، لأنه لا غرض لهم في            

إِنمّا ﴿التشهير بالآخرين، ولا هم غير إصلاح ما فسد، وإعادة الأمة إلى طريق الرشد،              
كُميوأَخ ينوا بلِحةٌ فأَصوونَ إِخمِنالمؤ﴾. 

ل؟ وايم اللّـه إن اتمـع الإسـلامي         فأين هؤلاء؟ ومتى يبرزون على ساحة العم      
 .لمتلَهف إليهم وإلى مواقفهم

 



 115

 أين الرد على هؤلاء؟

 لم لا تردون على خصومكم المعتدين؟ : قال بعضهم

ليس لنا خصم غير الكفر، وهؤلاء إخوان لنا، فَهِموا فَهماً فعبـروا عـن              : قلت
تاج إلى رد أصلاً لأن الرد فذلكةٌ       مستوى فهمهم، ومثل هذا التناول الذي فهموه لا يح        

واستدلال، واعتراف بقبول منهج الجدال بين متناقضين أو معاديين، ونحن نـرى أن             
 وإنما هي معركة مدارس وتوجهـات مراحـل،         ))فلان بعينه ((المشكلة ليست مشكلة    

ولكل مدرسة أسلوب ولكل مرحلة بداية واية، والكاتب وأمثاله يتحـدثون عـن             
 . ن نخوض معركتها مع أنفسنا ومع غيرنامعاناة، ونح

ونحن نرى أن بعض طرح الكاتب ليس بعيداً عن حقائق الحياة؛ ولكن أسـلوب              
الطرح كان أسلوب استعداءٍ وتشهيرٍ أكثر من أن يكون أسلوب نصحٍ وتنويرٍ، وفيـه              
روائح الحقدِ الطبقي الإلحادي، وفي طرحه مواقف ومماسك مخالفـةٌ للحقيقـة مـن              

 .أساسها، ومكذوبةٌ على اللّه ورسوله، وقلب للحقائق، وحيلةٌ وتثَعلُب ومراوغة

وفي مواقع أخرى خلط بين المدارس لغرضٍ في نفس الكاتب، واقتـداءً بمدرسـة              
ة هذه المواقف، كخلطه بين الصوفية والشيعة بحضرموت، وبين مواقـف           بنيالغثاء المت 

 . اليهود والنصارىالحياة الاجتماعية التقليدية ومدارس

وغالب ما يطرحه باسم الدفاع عن الإسلام والدين، يقابله بذكرِ أسماءِ العلمـاء             
والأولياء على صفة الاستنقاص والسخرية والتهكم والازدراء، مع عدم معاصرته لهـم         
أو معرفة حقائق مواقفهم الإيمانية بقدر ما يستنتجه من القصـص والنصـوص الـتي               

يبة عن الواقع، وهذا اعتداء سافر على عقائد الآخرين، كما أنـه            يصهرها بمفاهيم غر  
ينهج منهج الاستدلال الانتقائي، وهي مدرسة ولِع ا الغثائيون المعاصرون، فيأخذون           
من حياة الفرد والمدرسة ما يستدل به على فساد المنهج، ويتجاوزون كافةَ الإيجابيات؛             



 116

     وكفر ومروق وضلالة، وحينا يمدحون موقفا مـن أحـد         ليصوروا الأمر بأنه خروج 
 ينسفونه مع   ثم.. رجال المنهج التقليدي أو يستفيدون من مقولاته لتأييد رأيه ضد قومه          

مدرسته في موقع آخر، بحيث يربكون القارئ ويشتتون ذهن المتأمل، ويلزمون المتـهم          
مة النقل  وليست كتابات الراغبين في سلا    .. وهذه سياسات مكاتب التحقيق   .. بتهمته

 .والتوثيق

ومثَل هذا كمثَل من ينتقي من القرآن آياتِ العتاب على رسول اللّه صـلى اللّـه       
عليه وآله وسلم، ويقيم ا استدلالاً على تنقيص مرتبته ومواقفه، وهـذا مـا فعلـه                

 .المستشرقون وساروا عليه في منهجهم النقدي للإسلام كله

ا الأسلوب البدعي الخطير، وأعظم من هذا       وتبعهم هؤلاء المثقفون وللأسف في هذ     
أن يبرز الكتاب بعد أن راجعه أحد علماء حضرموت الأفاضل الذين تتطلع المدرسـة              
إلى كلمةِ حق تبرز من لسانه لمدرسته ومدرسة سلفه؛ ولكن هيهات، فالطريق الـتي              

نما تندفع لشـق    جتها فئة المرحلة يبدو أا لا تريد الرجوع إلى السلامة والمعالجة، وإ           
عصا اتمع المعاصر على حساب هتك الآباء وإهانة الأبناء الأواخر، ولابد لنا مـن              
وقفةٍ مع العبارات وتمييزٍ بين الإشارات، فلا يصح إلا الصحيح، وما زاد على ذلـك               

 .فيحور على متقَولِه، ولا حول ولا قوة إلا باللّه

 

 مدرسة حضرموت بين الأصالة والغفالة

حلتنا المعاصرة في حاجة ماسة لجهود المفكرين والباحثين الذين يسـهمون في             مر
إصلاح ما أفسدته المراحل وهدمته سياسات التغريب، والواقع الاجتمـاعي الـيمني            

الفكر واتمـع في  ((وخاصة حضرموت واقع يتمتع بمميزات، وهو كما وصفه مؤلف   
تأثر بفكره ونشاطه على امتـداد       والإنسان في حضرموت أثر و     ((:  بقوله   ))حضرموت



 117

الأرض الإسلامية حتى وصل إلى الأندلس والمحيط الأطلسي غرباً وإلى مشارق الهنـد             
والصين وأواسط جزر الشرق الأقصى شرقاً وأحاط بسواحل وجزر شرقي إفريقيـا            

  .)١( )).. كإحاطة السوار بالمعصم إلخ

انـة التاريخيـة لمدرسـة      والعجيب أن هؤلاء الباحثين القادرين على رسـم المك        
حضرموت يغفِلون أو يغفُلُون عن تقييم الأسباب والمسببات التي هبطت بالواقع اليمني            
عموما أو الحضرمي خصوصا، وينصبون محاكم الفكر على شرائح معينة هـي بانيـة              

 .المنهج التقليدي وعامل هام من عوامل انتشاره

نهار أمام سياسة الاستعداء الاسـتعماري      كما أا أيضا جزء من اتمع المظلوم الم       
والسياسي العالمي الذي كان مسؤولاً عن مسـخ المعـالم الشـرعية في التركيـب               

 .الاجتماعي المهزوز

 

والدراسات الإيجابية التي تحتاج لها المرحلة حقاً أن نقف بشجاعة أمام الأخطـاء             
لعقيدة والإسلام ومنظورِ الوعي    ر لنحدد بشرفِ ا   ثمالمتراكمة في الواقع المستعمر والمست    

 أدوار السياسـات    ثموالحقيقة مواقع التعفن في العلاقات الاجتماعية والاقتصـادية،         
المتمرحلة المغذيةِ شرايين الصراع الطبقي والاعتقادي عبر تاريخ التحـولات القريبـة            

 .والبعيدة

 

 مـن الأدعيـة    هو جملة(( - وهو ما ضرب المؤلف به القياس      -فراتب الحداد مثلاً  
الدينية تقرأ جماعياً بين صلاتي المغرب والعشاء في مساجد تريم وضواحيها، وهو عمل             

                                                 
 .٧ ص)) الفكر واتمع في حضرموت (() ١(



 118

    في مجتمع أمي ؛ لكنه يفقد غرضه أمام  جيل جديد من المتعلمين الذين           ) ١(تعبدي رائع
  .)) )٢(أخذوا يحيون حلقات الدرس والتعليم في المساجد

ياً يقف عند الأذكار والحضرات إلا عنـدما        ولم يكن اتمع الحضرمي مجتمعاً أم     
ضرب الاستعمار والإلحاد معاول المدرسة ومواقع تربيتها وتعليمها ليفسح اال لجيل           
جديد من المتعلمين تخرجوا من مدارس النقض والقبض الغثائي ما بين سياسة استعمار             

ابي لجمع الكلمـة    ار، وليستغلوا سماحة المرحلة وتوجهها الإيج     ثموبرامج استهتار واست  
بين أهل اليمن الواحد، فيقوموا ببقية الأدوار الماسخة التي بدأها البرنـامج السياسـي              

 .العالمي قديماً ضد مدرسة حضرموت

وكل ما جرى في حضرموت من      : تلك المدرسة التي عبر عنها المؤلف صدقاً بقوله       
ساني متكامل ضمن   أحداث سياسية واجتماعية واقتصادية وثقافية هو تاريخ وتراث إن        

مجتمع هذا الإقليم الشرقي من اليمن وساهم في تكوينه كل فئاته بطريقة أو بـأخرى،               
 .فهو ميراث للشعب كله سواء منه العظيم المشرق أو الغث المظلم

                                                 
 آنذاك الراتب وكان فيها، نحن التي الغثاء عهود نم أفضل كان بل الحقيقة، في بأمي ليس إنه) ١(

 والأصول والحديث الفقه ودروس بالقرآن مشحون علمي برنامج خلال روحية استراحة مجرد
 .وغيرها تريم مساجد في

 ، وهذه العبارة من المؤلف تشير إلى        )) الفكر واتمع في حضرموت      (( من كتاب    ٦تابع ص ) ٢(
 تكلم عن مرحلة ضعفت فيها مدرسة الإسلام كلها، وتحركـت           سطحية في المعالجة، إذ هو    

فيها القوى المعنية بإبراز جيل المتعلمين المشار إليهم ليس لحلقات العلم والدرس، وإنما لمنافسة              
وهذا ما يشهده الواقع ويعانيه، وليعد الراغب       .. من بقي وما بقي من آثار المدرسة التقليدية       

ومحاور المواضيع المطروقة ليرى رائحة الاستعداء والمنافسة باسم        إلى أسلوب الدراسة الجديدة     
 .الدين



 119

  أن دون وللجميـع  الجميـع  من هوونحن نعرضه هنا على هذا الأساس والمنوال ف       
 . ))) ١(غيره دون يدعيه أو أحد به يستأثر

هذه هي مدرسة حضرموت العالمية في ذلك العصر والمؤلف ذاته يعرف عناصـر             
تركيباا وعادام وتقاليدهم ومدرستهم الإسلامية المتفردة، وبتلك التركيبات الفكرية         
والاجتماعية قبيل دخول المدرسة الاستعمارية كان الجميع يعرفـون قـيم الإسـلام             

ماسك، وذا التراتب انتقل الفكر الإسـلامي مـن         وعلاقته بالتراتب الاجتماعي المت   
 .مشرق اليمن إلى العالم، ولكل مجتمع نقائص، ولكل تركيب اجتماعي هفوات

أما بعيد مرحلة الغثاء وبروز جيل المدرسة الإعلامية وسقوط الثقافـة والبحـث             
الفكري في غياهب الظلمات العرقية وسياسة الاستشـراق المـدمر وسـيادة الفقـه          

راكي والقومية والحزبية والتيارية والفئوية السياسية والدينية فلن يتأتى لمثقـف أو       الاشت
باحث أن يرقى إلى سد ثغرات الماضي ودمل جراحه بإسداء نصيحة تعيـد شـرف               
العلاقات الإسلامية بين فئات اتمع الإسلامي الواحد بقدر ما يعبر عـن محاكمـة              

 الذي كان   )) سرجنت   (( ومفاهيم   ))رامس   انج ((خطيرة تبرز مدى استتباع أطروحات      
له قصب السبق في تضليل وتحليل الواقع الحضرمي على أساس من الطبقية والعرقيـة              
وإلهاب الفتنة تحت مسمى السيادة العائلية، ليفصم بين تشكيلات مدرسة حضرموت           

 .فيصبح للسادة دين وللبقية شرائح اتمع دين آخر

                                                 
هذه العبارة من المؤلف لو اهتم ا لكانت كافية لإعذار التاريخ التقليدي بشـقيه، سـواء                ) ١(

السادة والمشايخ الذين كانوا أهل استعلاء على الآخرين كما يتـهمهم بـه، أو الشـرائح                
دمة والمسخرة بجهلها وسوء فهمها لحرية الإنسان، فهذا مـيراث        الاجتماعية الأخرى المستخ  

 .الشعب كله سواء منه العظيم المشرق أو الغث المظلم



 120

ونحـن إذ  :  إلى إحساسه بخطر ما سـيكتب فقـال  والعجيب أن المؤلف قد أشار 
نتناول الماضي لا نريد أن نسيء إلى أحد أو نستفز أحدا أو نغمط شأن أحد أو مل                 
دور آخر أو نعلي قدره، وإنما نريد أن نتعلم ونعتبر من الماضي كدرس وعبر، فلكـل                

 .ف الحاضرمرحلة رجالها وظروفها وأفكارها، ومن الخطأ بمكان محاكمة الماضي بظرو

ت عليه تفصيلات البحث الفكري كان في أكثر من موقف          بنيولكن التناول الذي    
مجرد إساءة واستفزاز وغمط لأقوام وإعلاء لآخرين ولا جديد، حتى المعايير الأخلاقية            
الثابتة التي هي قيم الإسلام الممتدة من تعاليم الحق المطلق والعادل الأرحم، لم تسلم في               

 مقص الهندسة الفكرية المخضرمة لمصلحة المرحلة وسياسة التجمل عند          حديثه عنها من  
الآخرين، ولن تشفع الحبكة الثقافية أو الصياغة المبطنة لإخراج الموضوع عن سياسـة             

: فخذ مثلاً محبوكـاً     .  التي نسبها إلى شريحة اجتماعية معينة        ))الاستعداء والاستعلاء ((
اطئة التي يفرضها عادة ذوو الجاه والمـال في اتمـع           ونحن نعلم يقيناً أن الأفكار الخ     ((

تكريساً لمصالحهم وامتيازام كلما تراكمت وترسخت في البناء الاجتمـاعي حـتى            
أصبحت تمارس كنظم وعادات وتقاليد، بل وعبادات أحيانـاً كـان اجتثاثهـا أو              

 . )١( )).. إصلاحها من أصعب المهام الجهادية للمصلحين الاجتماعيين إلخ

والأفكار الخاطئة من وجهة نظرنا هنا النظر من العقليات المفكـرة للمصـلحين             
 من منظور إسلامي، حيث إن الـدعوة إلى الإصـلاح           ))جهاديون((الاجتماعيين بأم   

الاجتماعي فكرة مطاطية يدخل تحتها الغث والسمين، والمندفع والمنتفـع، ولا نجـد             
 وعلاقتـه بــ     )) الإصلاح الاجتمـاعي     ((قاعدة محددة تضبط لنا كمسلمين مفهوم       

  .))المصلح الإسلامي((

                                                 
 .٧المصدر السابق ص) ١(



 121

 لم يسلم من رشفات تحريفية      -كما عبر عنه المؤلف     -وإذا كان الفكر الإسلامي     
وتسللت إليه بعض الترشيحات الفكرية الزرادشتية الفارسية والسبئية اليهودية مما أدى           

صلى اللّه عليه وآله وسلم وحذر      إلى ظهور فرق فكرية مبتدعة وضالة قد تنبأ ا النبي           
منها؛ فما بالنا بعجينة الأفكار الغثائية التي قدمت خدماا السخية لمراحل الاسـتعمار             

 .ار على حساب مدرسة الصالحين الأبرارثم الاستثموالاستهتار، 

وقد علمتنا مراحل الحياة كيف تحدث باسم الشعوب المسلمة مفكرون جهاديون           
مِن المؤمِنِين رِجالٌ صدقُوا ما     ﴿: احة اتمع الأمي قول اللّه تعالى     يعرضون علينا في س   

 ليهب المسلمون البسطاء يلهون أكفهم صراخاً وحناجرهم دعـاء          ﴾عاهدوا اللّه علَيهِ  
 ضحية حينها أحد يكن ولم المستوردة، الأفكار وسماسرة لدجالينبالبقاء وطول العمر ل   

يفرضها عادة ذوو الجـاه     : بقوله الكتاب مؤلف يقصدهم من غير المدجج المسخ لهذا
 .والمال في اتمع تكريسا لمصالحهم وامتيازام

ولعلنا أسأنا الظن بالمؤلف، فهو قد يقصد السياسيين والحكام في بعض المراحـل؛             
لكننا لم نجد ما يؤكد ذلك، فآثار السياسيين والحكام وامتيازام المكرسة لم يتناولهـا              

ن مفكري المرحلة الإسلامية المعاصرة، وإنما تفرغوا لما يـثلج خـواطر القتلـة              أحد م 
الماضيين ويدعم مواقف السحل والقتل والخطف في رجال مدرسة حضرموت التي لا            

 حملَة الأقلام، ويدافع عنها مثَقَّفو أبـراج التـرف          -هذه المواقف : أي-زال يرعاها   
 .والاستسلام

المثقفون في مرحلة الصحوة ونحـن نتطلـع إلى صـحوة      لقد كان جديراً بنا نحن      
؛ )١(إسلامية تشدنا إلى الدور التوحيدي الجهادي كما عاشه المسلمون في صدر المرحلة           

 ))انجـرامس ((كان جديرا بنا  أن لا نخلد إلى الأرض ونكرس جهودنـا في تحلـيلات                

                                                 
 .٩انظر المصدر السابق ص) ١(



 122

لاً جهاديين في مجتمع     في التراتب الاجتماعي الحضرمي؛ لنظْهر أبطا      ))سرجنت((ونظرية  
المتناقضات الفاشل، وكتاباً مثاليين في مرحلة الصراع الاعتقادي القاتل، بل علينـا أن             
نضع مشروع الإسلام الحق، ونكتب من أجل بناء الأمة من جديد، بناءً يعذر الجميع              

ولا في أخطائهم، ويحمل هم ربطهم بمدلول الوحدة الإسلامية القرآنية على غير إفراط             
 .تفريط

 في فصول هذا المؤلف المتواضع في طريقتـه         ((إن ما توخاه المؤلف على حد تعبيره        
 يدل على شـذوذه في      )١( ))عما سبقه من مؤلفات تدوين تاريخ وتراث حضرموت         

التناول وتجاوزه الحد المرغوب في العلاقات والتعامل، مع أننا نرى من خلال المقارنـة              
 سبق به المستشرقون وحملَة الأقلام المحرفون أنه قد حذى حذْو           العلمية لما كتبه وما قد    

 :ونحى في التعليل منحى مدرستين مخالفتين.. الكُتاب من غير المسلمين
 .)٢(استشراقية صليبية : الأولى
 .غثائية إعلامية: الثانية

 ويؤسفنا جداً أن نعبر ذا الأسلوب، ولكن الحق مر وأمر منه الدفاع عنه أمـام              
رات المدارس ذاا كما عبر عنها المؤلـف ذاتـه          ثمرة من   ثمأدعيائه، والثقافة ووسائلها    

 واتمع في حضرموت كغيره من اتمعات العربية والإسلامية تعاقبت عليـه            ((: فقال
أفكار وثنية وتوحيدية وإباضية وسنية وصوفية وتنويرية بتياراا الإسلامية والغربيـة           

  .))والشيوعية 

                                                 
 .٩المصدر السابق ص) ١(
 من الكتاب لترى نقله عن المستشرقين، وهو المنهج الذي سـلكته مدرسـة              ٦٢راجع ص ) ٢(

  .)) اليمن كما يراه الآخر ((ستشراق في دراساا المعاصرة، راجع الا



 123

 وتنويرية بقياداا الإسلامية والغربية     ((:  نفهم مدلول الخلط في العبارة الأخيرة      ولم
 إلا إذا كان المؤلف قد اعتبر الحركات الإسلامية الجديدة مـن صـنف              ))والشيوعية  

التنوير المتأثر بالغرب والشرق، فهذا ليس ببعيد من الواقع، من حيثيات التأثر، لا من               
 .اءحيثيات المبدأ والانتم

 وتـأتي   ((: كما لم نفهم مدلول المقارنة بين الاعتزاز بالتراث الذي عبر عنه بقوله           
معزتنا له من خلال غربال الباحثين الجادين ليفرزوا القش من الحب، ومنخل المدققين             

 .ليفصلوا النخالة عن الدقيق، ليستساغ تناوله من قبل أجيال الحاضر والمستقبل

بقونا من الباحثين الحضرميين في إطـار أحـوالهم         وكما اجتهد الأسلاف ومن س    
  .)١( )).. وظروفهم ندقق نحن ونستخلص النتائج في إطار جهدنا وعلمنا إلخ

أما نحن والعالم الإسلامي فتأتي معزتنا له من حيثيات عظمة ذات التـراث وقـوة       
ل بعلمنا  مادته الإسلامية ونعذر العلماء فيما اعتقدوه أو اجتهدوا فيه وأخطؤوا، ونكم          

وجهدنا مسيرم على ذات الثوابت التي ساروا عليه دون انتقاء ولا نخل، لعلمنا يقيناً              
أن ما سماه بالنخالة إنما وردت على اتمع الإسلامي بعمومـه والـبلاد الحضـرمية               
بخصوصها لما فتحت مدارس الغرب وعظّمت توليفات الشرق وظهر الجيل الذي قال            

 .)) نخُالة كنخالة الشعير لا يبالي اللّه م في أي وادٍ هلكوا((: وىفيه من لا ينطق عن اله

فالنخالة إنما تكون في الأفراد والتركيبات الفكرية المتمرحلة، أما التراث الإسلامي           
فهو ناصع بذاته، وإن كان أهله قد قَصروا عن الأخذ به فهم ضحايا مراحل ولابد من                

عات إلى نصاعة الإسلام على أي صفة من صـفات          كشف أقنعة الزيف لإعادة اتم    
 .التراتب الاجتماعي المعاصر

                                                 
 .٩المصدر السابق ص) ١(



 124

إن مناخل المدققين المشار إليها في الكتاب المذكور إنما هي عبارة عن آراء جملـة               
 ـمن تلامذة المدرسة الغثائية، المتبرعين بنقد وتقييم شرائح اجتماعية، تعيش أيضاً             رةً ثم

اا، وما هذا إلا صراع اجتماعي بين فئات انقطعت بفعل          رات المعاول الغثائية ذ   ثممن  
الثقافة الواردة الغازية عن ثوابت العلاقات الإسلامية الصحيحة، وما يدور من نخـل             

          أو اعتقـادي لا يعـود في جملـة      .. وتمحيص لا يتعدى كونه مادة صراعٍ إما طبقي
في غليل القلـوب المسـتعدية      تحقيقاته وتمحيصاته لخدمة الإسلام الجامع، بقدر ما يش       

 .على بعضها البعض في واقع الحياة الغثائية

ويدل على ذلك واقع هؤلاء المفكرين اليومي وعلاقتهم بموضوع العلم والـدعوة            
: إلى اللّه وتمثيلهم السلبي لها كرؤية جهادية إيمانية عِلمية عملية تدل على معنى الحديث             

  .)) الدين المعاملة ((

الفهم السلبي من خلال التأمل بروية لما ورد في الفصل الثاني حـول             ويعرف هذا   
 : مسألة الأصل الواحد للبشرية، وقد قال فيه

 أصل البشرية واحد ونسبها واحد، والناس كلهم عبيد اللّه، وأي اصطفاء يبعد             ((
إنساناً أو فئة من الناس عن أصله الطيني وعن عبوديته للّه سبحانه وتعالى فلا أسـاس                

 وكل ما ترتب علـى هـذه      ((:  ، إلى أن قال    ))له، وهو باطل وافتراء على رب العباد        
النسبة من فضل وامتياز لفرد دون الآخرين والفئة دون الأخرى فلا أصل له، ولم يرد               
في القرآن والسنة أن نبينا محمداً صلى اللّه عليه وآله وسلم خلق من نور اللّه وأنه أصل                 

  .)١( ))))   شمس الظهيرة ((ه العوالم كلها كما ورد في  نسخت منثمالكائنات 

ومما يؤسف له أن هذا الخلط المقصود هو أسلوب المدرستين التي ذكرناها آنفـاً،              
 -ومنهم علماء حضرموت ومن ينتمي إلى مدرستها      -وإلا فالحقيقة التي تدين ا الأمة       

                                                 
 .٢٩المصدر السابق ص) ١(



 125

لة تناولها العلمـاء بمزيـد      أن أصل البشرية لا خلاف فيه، ومسألة النور المحمدي مسأ         
مقال تفصيل وليست موقع استدلال المؤلف أصلاً، بل هي أكبر من موضوعِ تناولِـه،       
ويبدو أن هؤلاء المخضرمين من مثقفي مرحلة الغثاء قد تضافر وعيهم علـى شـطر               
شريحة من الإسلام وشطر شريحة من أبنائه بعيداً عن الحقائق المألوفة والمعروفـة بـين               

 .ين والمتعبدين بشبه علمية لا يعرفون حقائق مبناها فضلا عن تعليل معناهاالمصل

 قد أورد الحديث الذي استدل بـه المؤلـف          )) شمس الظهيرة    ((وإذا كان صاحب    
على أن مدرسة حضرموت ترى أن رسول اللّه أصله نور وليس من جنس الآدمـيين،              

يشير إليه ذا الاستدلال، لا أن      فعلى المؤلف أن يورد المقصود الذي أراد المشهور أن          
يصدر المؤلف حكماً قاطعاً يغري به الجهال، ويبرز بسوء نيته حكما في مسألة النـور               

 .المحمدي خلافا لما ورد فيها من مختلف الأقوال

إنَّ مسألة الأصل الطيني لا خلاف فيه، ولكن التفضيل جرى مجراه من حيثيـات              
 .دين ومكانة الأعمالطهارة الأصل ونقاء الفرع وشرف الت

وما قاله اليهود والنصارى عن أنفسهم رده اللّه عليهم، ومـا نسـبه اليابـانيون               
لإمبراطورهم هباء منثور، ولا علاقة لها أَلبتةَ بمسألة الطرح الإسـلامي عـن شـرف          
الأنساب وسلامة الأحساب؛ ولكن الفكر المركب من هذا الخليط المتناقض يليق به أن             

 .ضرموت وأقوال رجالها في هذا التعليل الواهميحشر مدرسة ح

فالإسلام يتحدث عن الأنساب والسلالات والذريات وطهارة الأصول وسـلامة          
الفروع مقرونة بالمنهج والشريعة والعفة على أساس من التفريق بين سفاح الجاهليـة             

إِبـراهِيم وآلَ   إنَّ اللّه اصطَفَى آدم ونوحـاً وآلَ        ﴿وسلامة الإسلام وطهارة الأنبياء     
 المينرانَ على الععِم . لِيمع مِيعضٍ واللّه سعها مِن بضعةً بيذُر﴾. 



 126

والنور المحمدي هو ما أودعه اللّه من العفة والطهر النوراني في صلب آدم يتقلـب               
من أب إلى أم، ومن صلب إلى رحم حتى وصل إلى أبويه وهما لم يلتقيا على سـفاحٍ                  

 .﴾تقَلُّبك في الساجِدِين و﴿قط، 

والخير لنا جميعاً في هذه المسألة الصدق والأمانة في النقل والحكم، وما فوق ذلك              
م غثائية تتبناها في واقع الثقافة المعاصرة محاكم وشخصيات تأكل الـدنيا بالـدين              

 .وللأسف

 مسـألة   إنَّ مسألة الاصطفاء والتعالي الذي حللته سطور الكتاب قد تـدخلنا إلى           
العلمنة للدين ونصوصه، وهذا هو ما يتناسب مـع العقليـات المتـأثرة بالمدرسـة               
الاستشراقية، أما الحقيقة العلمية في هذه المسألة من وجهة نظر الإسلام الخالص ففيها             
تفصيل وطول بيان، مع أن المؤلف خبطَ خبط عشواء في مسألة اختيار اللّه للأنبيـاء               

والذي يعني اختياره عبداً من عباده البشر لحمل الرسالة         -ء الرباني    والاصطفا ((: فقال
 لا يقوم على أساس النسب الرفيع أو المال العريض أو الجـاه             -الإلهية وتبليغها للناس  

العريق والرغبات البشرية أو اعتبارات اجتماعية، بل هو إرادة ربانية، وهو يعلم أيـن              
  .))يضع رسالته 

الواعي من وجهة نظر المدرسة الاستشراقية الـتي يقتـدى ـا            وكأني ذا المبدأ    
 كان بالإمكان أن يحمل الرسالة ابن زنا لا أصـل لـه ولا نسـب،        ((: صاحبنا يقول 

إنَّ الاندفاع  .. ويا سبحان اللّه   .. ))فالرسالة لا يقوم حملها على أساس النسب الرفيع         
 !عاصر قد تفقده توازنهوالطموح والعقد المسيطرة على العقل المستسلم الم

ولو كان فقد التوازن يجتاح قضية التراتب الاجتماعي بين السادة مثلاً وغيرهـم             
لقَبِلْنا فيه النزعةَ الذاتية؛ ولكن المشكلة عندما تخرج من طور التـوازن إلى الانـدفاع               



 127

شريحةٍ ((اً من   المشين وتناول الذاتِ المعصومة بعصمة اللّه ليسقِط قيمتها الاعتبارية تشفّي         
  .))اجتماعيةٍ يعاصرها المؤلف وأمثاله

إنَّ التشفي والعقد المركبة تقبل في واقع الغثاء من كلا الطـرفين في التركيبـات               
الغثائية؛ ولكن عندما يبلغ الأمر إلى ما لا يصح قبوله يجب الرفض التام ورد الخلـط                

 أمر ضروري، وأما ما أضـافه       والخبط على متقوله، فمسألة النسب الرفيع في الرسالة       
 فليسـت  اجتماعيـة  واعتبارات بشرية رغباتالمؤلف من مال عريض وجاه عريق و      

 جاهلاً كان وإن متعمداً، كان إن والمغالطة الحشو رد كان إنما إيرادها وحتى بشيء،
العبارات فاللّه يغفر له ولنا خطر. 

اوزه بأي حالٍ من الأحوال،     والنص الإسلامي في هذا الشأن معلوم، ولا مجال لتج        
يا أُخت هارونَ ما كَانَ أَبوكِ امرءَ سوءٍ وما         ﴿: وفيه يحصل التفاوت النسبي، قال تعالى     

، وقال صلى اللّه عليه وآله وسلم فيما رواه مسلم عن وائلـة بـن               ﴾كَانت أُمكِ بغِياً  
 كِنانة قريشاً،   بنيانة، واصطفى من     كِن بني إنَّ اللّه تعالى اصطفى العرب من        ((: الأسقع

 اختار  ((وفي بعض الروايات    .  هاشم بني هاشم، واصطفاني من     بنيواصطفى من قريشٍ    
  .))فأنا خيار من خيارٍ من خيار  ...((: ، وفيها زيادة)) اصطفى (( بدلاً عن ))

 وإذا كانت الخيرية في عصور الإسلام وشمول الدين تعني العمل الصـالح والقيـام             
بالمأمورات واجتناب المنهيات؛ فإن الخيرية في عصور الجاهلية تعني الحفظ والسـلامة            
من السفاح ونكاح الجاهلية، وعلى إخواننا المثقفين ثقافة العصر الحديث أن يتنـاولوا             
هذه القضايا من داخل النص الإسلامي ويتريثوا كثيراً كثيراً من الاندفاع والاختـراع             

 .لكله على المدرسة الفكرية المعاصرةالإعلامي، الضارب بك

وليس في هذا طبقية ولا عصبية ولا عنصرية، ولا انحراف عن الصراط المسـتقيم،              
وخاصة في شأن نسب رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم وطهارة أصله وبركـة               



 128

 والمعتلون من البشر هم الطبقيـون والمتعصـبون         ((: فرعه، وما عبر عنه المؤلف بقوله     
لعنصريون وهم المنحرفون عن الصراط المستقيم، فقد تعالوا على من يشترك معهـم             وا

في الأصل الواحد والتكوين الواحد، واتخذوا لهم نسباً يميزهم على غيرهم، ويشتركون            
جميعاً في نبذهم للأخوة والمساواة، وفي تمسكهم بحصانة اجتماعية وفواصهم تعزل بقية            

كله قول جزاف من وجهة نظر الإسلام، حيث لم يـأت            ؛ فهذا    ))إلخ  ...الناس عنهم 
أحد فيتخذ له نسباً في الإسلام يميزه عن غيره، وإنما هي سلاسل عائلات وفروع عن               
أصول، فأصول عريقة في الأحسـاب والأنسـاب، وأصـول مجهولـة الأحسـاب       
والأنساب، وهذا علم خاص من فروع التاريخ الإنساني كله، وكان الرجل يـدخل             

ول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلم فيسأله عن نسبه وقبيلته وأهله فيترله مترله              على رس 
 . لابن تيمية)) رسالة في فضل آل البيت ((وانظر . الذي يليق به

ولا فخر بالأنساب على الناس إذا عرف الجميع شرف الإسلام الجامع أشـتات             
لناس ضوابط الإسـلام    البشرية كلها تحت فكر عالمي واحد، ولكن عندما لا يعرف ا          

في علاقام الاجتماعية يظهر الانحراف، كالتفاخر بالأنساب والاعتداد بالأحسـاب،          
وهو من علامات الساعة، ويقابله استعداء الآخرين على ذوي الأنساب وتجاوز الحد            
في الحط من مقدارهم، وهي في كلا الحالتين عقدة مركبة قد تبلغ بالبعض إلى هـدم                

سب النبوي ذاته، وإدخال آخرين إلى دوحة النسب النبوي كذباً وزوراً           بناء أساس الن  
 .وتاناً وسياسة

معرفةُ الجميع حقـوق بعضـهم الـبعض    : والخير والقول الفصل في الإسلام ذاته  
وقواسم العلاقات المشتركة في الشريعة، والعبارات التي حشدها المؤلف رؤية طبقيـة            

ي ولو لم يكن منتميا له، وحقد اجتماعي قاصر عـن           متأثرة بالفكر الشيوعي الماركس   
معرفة الحِكمة الإلهية في طهارة الأنساب، ووضع للاسـتدلالات القرآنيـة في غـير              

 .للأسف.. موضعها من المعاني



 129

وحتى مسألة الكفاءة الزوجية فقد أنزلها المؤلف إلى سوق الرؤية الاستشراقية التي            
لف لفهما، وخاض فيها البر والفـاجر،       أشكلت قبله على سرجنت وانجرامس ومن       

 ..ومادة المتناحرين.. وسمسرة المتاجرين.. والعالم والتاجر، وصارت عقدة المتأخرين

ولا جديد في المسألة، بل يلزم العود إلى مذاهب الحق المتداولة بين أهل الإسـلام               
راف، واللّه  ففيها الغنية والكفاية، وما زاد عن ذلك فاستعداء واستعلاء من كافة الأط           

يغفر للجميع، وما وسع السلف يسع الخلف إن كان الأمر للّه ورسوله، وإن كانـت               
 فالأمر عندنا لا يتجاوز     -وهذا هو الملاحظ  -القضية إثارة ضغائن وفتن وتشف وور       

 .المرحلة، فلكل مرحلة رجالها وظروفها وأفكارها

 

 الخبط والخلط المقصود

حول مسألة الطبقية والعنصرية والاصطفاء،      ٤٨-٣٤تحدث المؤلف في الصفحات     
وأطال النفَس في سرد القضايا ومشاات الأحوال على غرار من سبقه من مدرسـة              

  وهـم   ((: التشفي وإثارة النعرات ومواقف المنازعة، ولم يأت بجديد ما عدا أنه قـال            
صب، لا في    في نظرنا واعتقادنا أبعد ما يكونون عن العنصرية والتع         -أهل البيت : أي-

 ، وهذه حقيقة لابد من الوقوف عنـدها، وإن          ))عقيدم الإسلامية ولا في سلوكهم      
 .كانت جاءت عارضة في النص السردي المتلاحق

فأهل البيت يرغبون في عدم إثارة هذه القضايا، ولا يميلون لاسـتغلال أنسـام              
ءً في نعمةٍ ونعمةً في     وأحسام للحط من الآخرين، بقدر ما كانوا يعتبرون النسب ابتلا         

ابتلاء، بل وحتى مسألة الحقوق التي يتكلم عنها الكثير لا يلقون ا بالاً، ويـرون أن                
 .حق الإسلام في سلامة أهله أعظم وأهم، وقد فعل هذا كثير من أئمتهم



 130

آل ((ولكن مشكلة العصر وما سبقه من إثارة هذه المسائل أا لا تتحدث بلسـان           
ولا يقف العقلاء الآخرون عند حد نصحهم وتوجيههم إذا أخطـؤوا      ،  ))البيت العقلاء 

أو تأثروا بسلبيات المراحل، بل تصبح القضية كما نرى ونسمع ونقـرأ ونتحـدث              
 من كلا الأطراف، وهذا أسلوب جاهلي لا إسلامي ولو كـان            ))استعداءً واستعلاءً ((

 .قائله وكاتبه مسلماً

ثل هذه القضية بين الفكـر الهندوسـي        والخلط هنا والخبط أن يربط مؤلف في م       
والعرف القبلي الجاهلي والفكر الشعوبي والعصبيات القومية العربية والعنصرية العرقية          
حتى يصل إلى اليهودية والآرية، ويعالج ما كتبه الجفري والحداد مـن هـذا المنظـور         

 ـ        ((: الغريب، واقرأ ما يقول    ق عليـه    شكلت أفكار الجفري والحداد ما يمكن أن نطل
بالعنصرية الببغاوية لأما رددا كما تردد الببغاء أفكار وتخريجات العنصريتين اليهودية           

 في إندونيسيا والـذي     ))الإرشادي والعلوي ((والآرية وذلك في خضم الصراع الفكري       
قد انتهى الآن والحمد للّه، ونستعرض من النظرية الببغاوية هنا في إطـار النظريـات               

ى لأا عبرت عن بعض الأفكار ذات الأثر الاجتماعي في حضرموت           العنصرية الأخر 
خلال بعض أدوار الفكر الحضرمي الذي نحن بصـدد دراسـتها في هـذا الكتـاب            

  .)١( ))وسأسميها العنصرية الاستعلائية 

وكأني بالصراع الإرشادي العلوي قد عاد من جديد، وما هذا التناول إلا امتداد             
بصورة أكثر تحدٍ وتعدٍ في سرد المسائل وتعسف الاسـتدلالات      طبيعي وطبقي له وإنما     

ولي العبارات، وخاصة أن للمراحل المتلاحقة بعد الصراع في إندونيسيا إنمـاء غـربي              
وشرقي وتوليفي أثرى مكتبة الصراع ومهد كثيراً لتمتينها، وفيها بذل المستشـرقون            

ه جهود المستكشفين والمخترعين    وحملة الأقلام المأسورة والمأجورة جهوداً مضنية تشاب      

                                                 
 .٣٧المصدر السابق ص) ١(



 131

ليحرجوا أنفسهم في قضية التراتب الاجتماعي، ولن يوصل كل هذا إلى شيء يستفاد             
الذي يحـارب   ) الكافر(ر هذا الصراع عدو الجميع      ثممنه في علاقة الأمة، بقدر ما يست      

الشرائح الاجتماعية عربية وأعجمية وإرشادية وعلوية وسـلفية وصـوفية وحزبيـة            
 .يرهاوغ

ار ثموما هذه المؤلفات الغريبة في هذه المرحلة الحرجة إلا إكمالٌ لمشاريع الاسـت            
 .ار السياسي والاقتصاديثمالفكرية والاجتماعية بعد نجاح مشاريع الاست

إن النظرية الببغاوية إذا تأملناها من خلال علاقة الإسلام بالكفر هـي تقليـدنا              
ه المتناقضات وراعيتـها الأساسـية في هـذه         للدراسات الاستشراقية ذات الصلة ذ    

 هـي أن    -إذا شئت أن تسميها   -) العنصرية الاستعلائية أو الاستعدائية   (المرحلة، وإن   
 والبركة، الخير يمن في المباركة دةيتفرغ كاتب في مثل هذا الدور الهام من عصر الوح         

 ـ    جمع الذي العصر ذات كـي  الأشتات ووحد بين البلاد وفتح لمدرسة حضرموت بال
تستعيد دورها البناء في معالجة أخطاء الماضي، وتجاوز تأثيرات الاستعمار والاستهتار،           

بفضل يقظة وحنكة رمزها الوحدوي     -ومشاركة أبنائها جميعاً خدمة الإسلام والوطن       
الذي لم تعرف اليمن رجلاً حكيماً خلال مراحلها العصيبة مثله الفريق علي عبد اللّه              

ذه العنصرية هي أن يتفرغ كاتب لإثارة مثل هذه الفتن وتنبيه الغـافلين              إن ه  -صالح
 عـن صـراعٍ   ))المخضرمين فكراً ومنهجاً((وتغرير الجاهلين بما يدور في عقول وقلوب       

 .مات ودفَنه الزمان، وذهبت به الأيام والليالي في خبر كان

هها في الجانب الآخر من     ماذا تستفيد مرحلتنا المعاصرة من مفاهيم المؤلف وما يشب        
تجاوزات الجفري والحداد كما سماها؟ وماذا يعود على الواقع المحبط الذي نأمـل أن              
نتعاون فيه لسد ثغرات المراحل ومعالجة انتكاسات الماضي فنعيد لحمة اتمع الـذي             

ار؟ أليس في   ثمفرقه الاستعمار وألهب واقعه الاستهتار وفتح له مجال الحركة عهد الاست          
 هذه الإثارة إعادة ونبش لجراح الماضي وقد ذهبت ؟



 132

ومسؤولياتنا الثقافية والاجتماعية والدينية تدعونا إلى ردم الحفر وإصـلاح ذات           
لا خير في كثيرٍ مِن نجَواهم إِلاّ من أَمر بِصدقَةٍ أو معروفٍ أو إِصلاحٍ بين الناسِ                ﴿البين  

 .﴾ مرضاةِ اللّه فسوف يؤتِيهِ أَجراً عظِيماًومن يفْعلْ ذلِك ابتِغاءَ

إن الأجر العظيم لا يكمن في شطح الأقلام واستعراض مـا سمـاه بالنظريـات               
الببغاوية أو العنصرية الاستعلائية، وإنما الأجر العظيم في جمع الكلمة وحسن المحـاورة             

ميع في واقع الحياة مواطنون،     وتطبيق مبادئ الوحدة المباركة أرضاً وفكراً وحياةً، فالج       
 .وللجميع حق المواطنة

وإذا كان الاستعلاء والاستعداء موجوداً في الإدارة والسياسة والاقتصاد والتربيـة           
 فإن الصراع الطبقـي  -وكل هذا يحتاج إلى رجال مصلحين وأبطال موقنين    -والتعليم  

ل والإعـلام يحتـاج إلى      والاعتقادي ومدارسه الفكرية المدججة اليوم وقبل اليوم بالما       
علماء وكتاب ومثقفين أكثر قدرة على فهم معـاني الوطنيـة والمواطنـة، وعقـلاء               

 .ومفكرين أكثر جمعاً ووحدة للأمة من إعادة تفريقها وتمزيقها

ويحق لمدرسة حضرموت وأتباعها أن يطالبوا الجهـات المعينـة بـإخراس هـذه       
ة الأمـة إلى مراحـل الانفصـال    الأصوات وكسر هذه الأقلام التي ترغب في إعـاد      

 .والتجزئة وإثارة نعرات العرق والقبلية وعصبية الجاهلية

وإذ لم تجد مدرسة حضرموت آذانا صاغية لهذا الأمر فإننـا نعلنـها صـريحة أن                
رين لمبادئ الوحدة والسـلام في يمننـا        ثمقد صارا مبدأ المست   ) الاستعداء والاستعلاء (

صرية والقبلية يحاربون الوحـدة بالثـأرات والنعـرات         المبارك، فالبعض من دعاة العن    
 .القبلية، وبعضهم بالأقلام والإعلام لإعادة القضايا الطبقية

 وفي عصر الوحدة    ((: وليت المؤلف فهم المعنى الذي أراده من قوله في مقدمة كتابه          
 اليمنية الحديثة تداخل الشعب اليمني شماله وجنوبه، وشهدت حضرموت تدفقاً بشرياً          



 133

من مختلف محافظات الجمهورية اليمنية، مما يعكس الانـدماج الفكـري والسياسـي             
والاجتماعي في اليمن الموحدة، فيما إذا ما ترك لهذا الاندماج أن يأخذ طريقه الطبيعي              

  .)١( ))الهادئ دون أن يعكر صفوه أحد 

ولا زالت أمامنا وقفات أخرى مع الكتاب والكاتـب، لا علـى سـبيل الـرد                
نتصاف للآباء والسلالة، وإنما وقفات أكثر مسؤولية لنتحول معاً إلى خدمة الواقع            والا

الاجتماعي، فنخرجه من غياهب الظلم والعنصرية القبلية والتفاخر إلى عهـد العلـم             
والإسلام الحق بالحكمة والموعظة الحسنة، وبحسن الاقتداء بالمتبوع الأعظم صلى اللّـه            

 .عليه وآله وسلم

                                                 
 .٢٠المصدر السابق ص) ١(



 134



 135

 الفهرس
 

 ٥ مقدمة
 ١٣ )الصراع السياسي والتراتب الاجتماعي في حضرموت((ملاحظات على مقال 

 ١٥ مقدمة تتناول الأنثروبولوجيا بوجه عام
 ١٩ الملاحظات على هذا المقال

 ٢١  الإرشادي-الصراع العلوي 
 ٢٢ النظام التراتبي في اتمع الحضرمي

 ٢٥ تعاليم السادةالمعتقدات الأساسية ل
 ٢٥ سجن العقول وتسميم الأفكار

 ٢٧ تقبيل الأيادي وزيارة القبور
 ٢٨ أدبيات الإرشاديين

 ٣١ جمعية الإخاء والتعاون بتريم
 ٣٣ البناء الاجتماعي الحضرمي
 ٣٤ المعالجة المنطقية بين الرأيين
 ٣٥ كلمة حق أريد ا باطل

 ٣٩  ))لياء في حضرموت  زيارة أضرحة الأو((وقفات مع مقال 
 ٥٩ ضوابط المحاورة والمناورة مع عشاق الجرح لأولياء اللّه في المرحلة المعاصرة

 ٦١ مقدمة
 ٦٧ الإيضاحات

 ٧٢ الكشف ونماذجه
 ٧٨ !أفيقوا .. أيها العامة المخدوعون

 ٨٢ ))..هدي الإسلام في التعامل مع قبور الأنبياء((الباب الثاني تحت عنوان 
 ٨٦ حظة عرضيةملا

 ٩٠  )) هدي الإسلام في زيارة القبور والحكمة من زيارا ((الباب الثالث 



 136

 ٩٢ شد الرحال
 ٩٣ النهي عن اتخاذ القبور أعيادا

 ٩٤ تصحيحات
 ٩٩ الفكر واتمع في حضرموت: وقفات مع كتاب

 ١٠١ مشكلة مصادر الثقافة والتلقي الفكري
 ١١٥ أين الرد على هؤلاء؟

 ١١٦ سة حضرموت بين الأصالة والغفالةمدر
 ١٢٩ الخبط والخلط المقصود

 ١٣٥ الفهرس
 
 


